# 盐

| 羋 | 雨                               | 選集 目次       |
|---|---------------------------------|-------------|
| _ | 法                               | 法海探珍 一——四二  |
|   | _                               | 正法的本質及其體系 一 |
|   | $\stackrel{-}{\rightharpoonup}$ | 三期佛教概說 七    |
|   | 三                               | 佛教的發展與判教 一一 |
|   | 四                               | 法身尚在人間 一六   |
|   | 五                               | 無常、性空、真常 一九 |
|   | 六                               | 融貫與抉擇 二四    |
|   | t                               | 中道之行 三〇     |
|   | 八                               | 少壯的佛教 四〇    |
| _ | 佛                               | 佛陀最後之教誡     |

華 雨 選 集

目次

|        |        |        | 八       |         |                                        |         | 七         | 六        | 五                | 四       | Ξ          |      |
|--------|--------|--------|---------|---------|----------------------------------------|---------|-----------|----------|------------------|---------|------------|------|
| 第三節 人間 | 第二節 如實 | 第一節 佛法 | 中道正法:   | 第三節 稱夕  | 第二節「七                                  | 第一節 「佛  | 懺悔業障:     | 訪印順老法師   | 中國佛教的            | 印順導師訪問記 | 研究佛法的      | 華雨選集 |
| 人間的正行  | 如實的解脫道 | 佛法甚深   |         | 稱名念佛除業障 | 「大乘佛法」的懺悔說                             | 佛法」的懺悔說 |           | .師       | 中國佛教的由興到衰及其未來的展望 | 問記      | 研究佛法的立場與方法 | 果 目次 |
| 一八九    |        |        | 七 —— 九三 |         | ······································ |         | 111十   十0 | 七——   三六 |                  |         | 六七———八六    |      |

## 法海探珍

# 一 正法的本質及其體系

納百川 人茫然 行解 常與奧秘、渾括與嚴密等多種不同的風度;大、小、空、有,提示了種種不同 在的佛教教理,需要整理,但整理的工作是艱巨的,不是某一人的智力所能完成 佛陀正覺的正法之流,適應人海思潮 在這萬有不齊的法海潮中,波譎濤駭,也還有它內在的關聯與條理。 、偏執,不理解演化中的關聯與條理,籠統融貫 、影現萬象的法海 ,確乎使人驚歎它的偉大、高深,但錯綜複雜 , 展開了自由與謹嚴、 ,使佛教的真義晦 自力與他力 也常使 味 這 現 的 平 吐

這雖是出力不討好的,但總得去做,那麼 ,讓我來一個試探!

宇宙人生的真相, 雖可從不同的觀點出發去理解說明,但這觀點的適中正確

法海

探

與否 ,卻大可 論 。 — 牽衣一角」 或者「摘網 目 , 即 使能達到把握衣網的全

點 體 就是宇宙的中心 但比之「振領提綱 眾生本位的生命據點上, , 到底 矛 峝 0 釋尊在生死大海裏 豎起不共世間 , 在最 的法 **遠中最** 幢 正 開 確 顯 的 觀

生實相 成為人生的指針 0 這生命中心的世 蕳 , 佛陀的正覺是 我說緣起 0 但

它不離我們的認識

,

我們卻不認識它

譬如這個



,

是甚 這是一 麼呢?仔細再看 個圓 圏 , , 般人總覺得這樣 居然發現 兩 個 , 是內圈 其實則不盡然 , 是外圈 0 讀者 真是 或許 越看 發生 越 一疑惑 脚塗 這

是圈內 非凝 心細看 是圈 |不可 ! 其實孤立著的 再看 , 再看 不覺豁然大悟 , 是神的: 化身 , 哦 , 從來不曾存在過; Ĭ 原來是三個:一 有了 是圈 獨立 外 的

才想到對立著的二,

中間

兩邊的三。這一而二,二而三,或者看為豎的

發展

的 或者看為橫的組合 或横或豎的 +刀 戲論 這 六十二 切是神: 種邪 的 不屬 見 , 豎起 於佛法 佛教的 佛法呢? 正 法 佛陀否定了 我 說緣 起 異 為 0

,

,

0

給我 的 釋 諸 . 尊大 法的 八悲善巧 緣起 條活路來 真相 , 拿出彩畫 , 在 我們 習以 虚空的手 說異 成 性 的 段 根 , 本 無知 内 心不違實相 沒有被消 融 般 以 , 前 外 , 是 順 無法 心 世 俗 理 解

個 就是眾生 緣 起 的 彼 現實的 此 0 苦痛 釋尊 所開 世 蕳 顯 , 是生 的 , 死 是 , 是無常 切法 ` 切法的 那個 就 是聖者 中 心 現 實的 眾生 ?安樂出 那 麼 世 ,

認識

上

的

存

在

,

是必然相

待

的

,

相

待就!

是二

,

就是這

個

`

那

個

這是

緣

起

的

差別

間

這

們

指

出

它也

說

,

說

横說豎

,

但不

同

人

的

用

0

Л

處說 粉 碎 勿望文生義 我 出 來 的 0 根 這 本 還 是 無 相 知 , 是涅 對 靜 這 槃 止 的 , 是寂 諸法 觀 察 無我 滅 0 動 0 呢?從這 諸 諸 行 行 無常 無常 生命 無常 與 諸 涅槃寂! 法 , 進 無 我 那 靜 涅 湟 槃 槃 寂 在 寂 無 靜 靜 口 釋 須 說

要的 尊用 這三 不但 者 佛法 , 钔 的 定 共 切 在 佛 茈 法 , 就是 佛法實踐的特 縁起 正法 色也 的 基 在 本 茈 法 則 0 離 0 諸法 ſ 這 遍通 無 我是 切法 更 適 的 中 無我 更

,

0

`

`

主

 $\equiv$ 

法

海

探

四

華

羽

選

集

卻要另 的 海岸在· 別名 遠 無常不是灰斷 離 西方 東方 換 靜 止 付眼 的觀察是 , 接近 離自己的 光來 , 就是世 東方的海岸 0 所在 某 , 動的 蕳 人落 [演變的 地 左海 不 觀察是三 遠 俗見 裏 , 好了 <u></u> 逐浪浮沉 還 涅槃更只是形而 !他一 有非 於是乎他開始前 , 動 翻身滾上 在生存線 非 靜 句嗎? 上的疑 沙灘 進 上 掙 , 衝 扎 自 想 , 然可 躺 破 0 , 或神世 他 在 海 那 忽然發 以 浪 說 春 昇的 風 漸 有 拂 玥 漸

釋 尊 在 那漫無邊際的生死 大海 , 這 麼 下 , 居然有話 可說 , 說 說二 一說三。

拂

的陽

光裏

休息

0

正在那個

個

時候

,

他究竟在

東方呢?

西方呢?是動還

是

起的 造正 三相 是靜 覺的 不 止 實相印 莊嚴 丽 要呆想它是 淨 卽 主 是觸著 是三 , 那 , 一法印 動 即 是異 犯 的三法印 虚 位 ` 也 是 而 |不縱 積 的 不用 理 ` 是豎 解 的 , 也不横 與 て實踐 經 , 說得 上 都稱為不二) , , 如:三 是最 明 Á 適中 點 點 的 而不是三 , 那 了 想掀 只是緣起 0 這三法印 角 翻苦 的 海 正 0 분 佛 法 , 陀 的 緣 創

建立

起這樣的

1體系

,啟示

-學佛者的途徑



諸法 無我 (空)印 諸行無常印

釋尊為甚麼要建立這三法印呢?我們要知道:

佛法不是甚麼神

秘

,

它只是適

樂趣 合眾生的 宇宙 但 他們所認為真實的 人生的大謎 , 善存 機 感 , (常在) 給予正 , 鬧到 確 , 今天 含有根本 而 所厭惡的是虛 適當的指導 , 依 上的 舊是黑漆 錯誤 妄 0 眾生所要求的是真實 無我 0 他們的 專 0 他們 ` 真理 缺陷 心目中的 , (苦) 在不 (我體 斷的 快 ` 毀滅 樂 否認 沒有 無常 美滿 過程 標準 中

不可能 追求 , 結果還不是歸於毀滅 , , , 0 在釋 -尊的 正覺中 , 真 我 美 (樂) 善 (常) , 不是 卻是

也缺.

少永久性

,

跟著心情的

轉移

而變

。 他

們

適

應的

善存

,

自體

與

境

界的貪戀

再也走不通 不 過 這非要別開生路不可;一 世 間 般 Ĺ 因著 認識 般人所認為真美善 上的 根本 缺 陷 , 引起行 先給它個 到上的: 錯誤 勘破

五

法

海

探

華 六

美善的境地。這真美善,依印度人的名字 是無我,是苦,是無常 。倘能「無常故苦,苦故無我」,一個翻身,才能踏上真 ,叫它做涅槃。依這樣的見地,沒有通

此,佛法的體系,是這樣:

常樂我是顛倒。通過了無我,那常樂我是正確的,無常苦無我反而是顛倒了

過無我

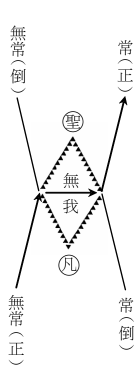
(第一義的),那無常、苦、無我

(對治的)

是正確的,一

般人心目中的

因



## 一 三期佛教概說

現得非常明白 難作嚴格的劃分,但從三個不同思想體系的發揚成長而成為教海的主流 印的 起三法印 度佛教衰歇 中心時代, 但特別在印 生的機感 展的程序 傾向 從凡夫立足處的無常 ,是佛法一 從三藏教 給以某 再演進到不共大乘 度三期佛教中成為次第代起的三期思潮的 這使佛教分流出三個不同體系。 (汴宋時),有一千六百多年,分為三期,是這樣: 因此也可以相對的劃分了 一法印的特深解釋罷 貫的坦道 出發 小乘的無常中心時代 佛法不能離卻三法印 通過空無我的實踐 一乘的真常中 了!不同的深刻發揮 這三個體系 從釋尊入滅 , -心時代 演進到共大乘教 , 主流 踏入無生寂滅的聖境 , 佛教的 。這三期佛教的 (周敬王三十四年) 雖然徹始徹終都 。就是說 不免有側 演變 , 不 大乘的 適 應思! 外適 上看 發展 重 存在 某 到印 性空 想發 應眾 這 表 雖 法 緣

華雨選集

(一世紀——五世紀) (六世紀——九世紀) (十世紀——十六世紀

八

佛教 小乘盛 共大乘盛 不共大乘盛 …… 性空中 真常中心時代 無常中 -心時代 -心時代

中印度的正統佛教 葉等結集經律,這決定了初期佛教小行大隱的發展。二世紀 王的王統被篡 醢沙漫陀羅等。 因他的熱信 佛陀的根本佛教,非常雄渾有力、質樸 ,擴大了佛教的教化區 ,建立了薰迦王朝。 佛教也就因環境及師承等不同 ,受到了極大的摧殘 布修耶米多羅王是婆羅門教的信 ,像末闡地到罽賓, 0 說 、切實、富有彈性 切有系 ,漸分為十八部 摩呬陀到錫蘭 末闡地 ,阿育王統一 0 。佛滅第 四世紀初 派 仰者 ,大天到 得天獨厚 因此 印度 夏 呵 迦 摩

五、六世紀

達到最高潮

它在罽賓

犍陀羅

,沒有受到摧殘的厄運;承受三百年來弘揚的成果

在四

經 典 拁 的 膩 傳 色 出 迦王 , 該是非常 七世紀初 的 早 期 0 , 成 行在 為 六 初二 度 期佛教的 , 解 在 真空 分界線 , 在 0 性 空中 增 壹 30 心 含 的 經 大 乘 序 教

擴展到 常到 世紀) 밆 中 空 已見 字 , , 宙 在  $\Box$ 論 長 過 明 的 )般若 期 確 的 揭 切 辯論 示出· 0 這 無 我 中 大 大 乘 乘 0 , 佛 佛 這 理 教的 會 教 次 的 到 的 非 應時 綱領 空不 復 興 加 0 能 興 , 大事 成立 傳 , 說 古 無常; 然順 V 有 已有十 彌 著理 勒 從  $\mathsf{F}$ 生命 論 地的 生 發 教義 龍 本 展 樹 位 自 的 然趨 七 有 脅 世 情 尊者 勢 紀 無我 從 到 六

無

世紀 頗 在 復 中 興 初 钔 分 的 別 困 ` 說 難 提婆 系的 0 這 八世紀 基 系的 礎 Ŀ 發 思 都從 想 展 起 , 是攝 來 南 印 , 這當然是從 到 南 钔 中 钔 的 大眾系與 在 其大體 他 們 西 的 玌 傳記 加 言 囙 的 裏 中 說 , 钔 都 提 的 切 有 到 大 乘 外 系 佛 道 , 跋 教 讓

它

扈

中 完成 經 以 心的 後 龍 空 樹 , 經 前 又 論 轉 提 的 發 向 婆 雖 的 展 衰 說 運 唱 , 以 傳 道 0 大 至 這 , 中 脫 乘為主 期 或 離 來 的 1 佛 乘 這 但是大小共行的 教 而 不能 獨 , 立 卻 不說 經 , 但 西 它始 是迦 印 轉 終在 膩 到 0 北 色 通教 外道 迦 方 王 , 在 信 大月 乘 仰 小 佛 乘 , 但 教 氏 的 為菩薩 的 包 結 斫 韋 句 果  $\mathsf{F}$ 拁 0 性 等 提 是 空 坳 婆

法

海

探

珍

,

九

能因 三乘同 時代的特徵 /法華 ...學般若 Ś 0 的孤 這大小共行的見解,就是承認小果的究竟;在這點上 ,三乘同見法空,小乘的智斷是菩薩的無生法忍 ₩證而說<sup>1</sup> 二乘決定成佛 0 這大小共行 , 也貫徹在悟解的法 0 這與 , 小 龍樹也說不 乘學者的 性中

乘同見無我而證一

滅有關

,

灼然無疑

的演變 啟發 大乘 來久矣!它與南印的大眾系特別有關 於後期佛教 雄據了法界的最高 萬有本真常淨的 第二、 , 緣起性空的 而 , 至少使它獲得發展的有利 成為時代的主流 第三 這 期佛教的區分 期非常 見地 峰 實 在論 它是涅槃寂 , 不能適合 複雜 。 — 0 佛 方面 性 , 各方面的意見很不同 但真常無生是時代的主流 ` 如來藏 l 時代 條件 靜的 ,它受了性空論者法法皆真 0 開顯 七世紀中 0 (印度教復興時代) 九世紀印度教大成 圓覺 , 真常論的 , ` 常住真心 印 度教漸漸抬頭 , 發揚 我的看法 的根機 真常思 , 大般涅 達到 真常論者代替性空 、法法本淨思想的 , 十世紀 起都 想的 , , 切眾 療的 這時 於是乎展開 存在 代思潮 思想 生 成 佛 其

乘的結論

0

此

外八、

九世紀中

,

無著師資

唱道以說

切有系的

思想為根

我國出 本的 度佛 切 的 念佛 它批 世紀以後 在真常本淨 (佛 兩敗 教 龍 教 判 (天) 大乘佛教 樹 現 俱傷 , + 切 與悟無生忍以 0 三昧 + 佛護 無自 应 的 無著他們 |世紀時 不過促成了真常論 理論上發達起來 。妄心生滅 世紀起 性 , ` 欲為、 清辨出世 , 從經部的見地轉上 , 後的 都被 方便 前 , 它就大露 彌 、三乘究竟、念佛是方便, 曼薩 方便 指 , , 定為 印 性空論復活 0 度群神 派 它的淵 更高度的 , 在這 的 頭角 秘密教的 鳩 唯心論 摩 源 無不是佛菩薩的 1發展 利 期 發達到 很古 起來 祖師 单 羅 , , , 0 , , 後彌曼薩 成為究竟的大法 幾乎與印 在九世紀時 秘密佛教與真常論 空有的諍論 有驚人的 0 不 過圓 這都與中期性空者 化 |融廣大 度教渾 成就 派的商羯羅等 身 尖銳 (東晉 第二 0 然一 化 但 歸結不 它們 期時 並不 好景不常 0 空有的 體的 相同 能 代 密 融 鼓吹吠 適應 典已 解緣 拯 攝 地 紛 步 救 T , 0 詽 性 在 但

## 三 佛教的發展與判教

檀多哲學

,

而

佛教也

就

蹶

不

振

,

 $\exists$ 

趨.

滅亡

法海探珍

羽

選

集

的 研究 典 發 師 的 可 的 經論 能性 在時 共通點與發展中 它的 往 弘揚與經典流 , 不是為了 或我 期 代思潮的 往 提 判 佛 教的 期佛教史的 到前出的 教 或 古德的 考證 自 主 發展 流 的因果遞嬗 然會遭 布 判教 人間的 上去分判 , 應有 發展 就 與古德的判教 在 邁 , 先後 大抵 探 這 困 , 承認 索佛陀本 難 去 這 點 稂 0 0 與偏 據經 判教 把握佛教的 三大 上 但經 , 漢的 者 懷的 執 思想系的 古人據經判教 典的 現出一致的傾向 從一 動 經 次第流布 先後與理致 核 機 心. 論 始終存在 切經都是佛陀 0 它的 句 把它的真義開 ]最後| 或 的 與史的發展 古人也不否認 1浅深; 洞觀大 這是很可 , 理解它的 目 的 勢的 代所說 本文卻是依據 , 注意的 發出 在 , 錯綜 發 有了合 不 後出 的 來 現 同 觀念 演 複 史的 變 雜 臼 的

中

性

的

經

出

度

得 流傳得很 勒 伽 從經: 早 並 典 上看 不自以 經 中 ·把佛 初期 為 /[\ 教分為 乘 佛 数的經: 0 般若經》 現 小 在 乘 典 稱 它為三藏 大乘 只 說 到 這不 教 法 , 毘奈耶 但在行果上不同 可 說 非常客觀 或修多羅 是最忠實的 0 第二 , 連說 期 毘奈 1敘述 的 法 的 經 耶 時 典 間 痙

世

有前後

,

^

思益經》

與

^

的

「見第二法輪轉

\_\_\_

,

第

盛行的 佛教有· 的 密教 的 六波羅 世紀 的 時 明 後期空宗的 真實 不 的 見解 經 教 期 盲 以 判 佛 , , 也忽 史實 法 各派 蜜多 後 的 初 教 , 一不 後 傳 說 轉 , , 期佛 錯綜 後期 空宗 略 經 復興 空 是非常 口 無常令厭 , ` 照 它是後期 以 了 的 佛 教 攝 瑜 復 , , , ` 教的 是在 發達 興 這 伽 說 持 複 除 切 與三 雜 以 到 , , 復興 唯識 教 第二 佛 中 西藏 反 的 前 藏 期 比 從 映 教 的 , 的 在經 全 佛 時 所 中 較 以 前 , ` 空宗 教的 以經 但 觀 初 體 大都 般若 後 說 忽 出 典 時 E \_\_. , 略 的 但不 是同 中 它只是空有諍 波羅 上, 見解 切 看 這 (也不純粹) 樣 空 T 也有多種不 0 , 大乘 分判 能符 就 的 蜜多藏 , ^ 妙 深 第三 有 致 , 顯 智 合佛教思想開 密 第三時是更 0 0 時 教 大乘妙智經 它們之所以 還 **>** V ` -同的三 以外 從三 論  $\equiv$  $\equiv$ 秘 有 要從空卻 密陀羅 中 一時 時 乘共 千 的 , , 一教說 卵 鉢 都 不 不 大 經 能 顯的 在 個 但 不 尼 展的 遍計 **>** 能 到 不 的 剪 藏 **\** 唱道不空 適合後代 真常論 影 大 能 盡 全 的 性 0 去體 這是 乘 收 貌 時 解 而 日 教 時 礻 Ē 攝 0 , 空宗與 後 不 密 共 與 教 密 證 0 , 妙有 期 教 它 經 的 外 大 因 乘 空 暗 劃 理 大 大 盛 乘 盛 密 所 誀 趣 後 行 理 金 的 示 怒 教 期 後 光 的 趣 7 顯

,

,

:

深

,

0

法

海

探

現在把它綜 華 合為第三 羽 選 期 集 , 日 時承認: 它的 複雜 性 , 與各種 教說 達到 刀 吻合

衍 大乘不共般若二 在後期 從論 典上看: 中 盛行的經典 類 龍樹菩薩 , 或分為 , 顯露 當 時已 立足在性空中 與 有出 秘密 世的 , 這 心的 與三期 , 所 []見解上 以他又把大乘分為三乘 的 看法 , 相合 把佛教分為 0 在 真 諦 譯的 共 藏 般若 ` 世 摩 親 頗 訶

不真宗指三論等 從我國古德判教上看: 真宗 指地論 地論 師 的 刀 宗 這與三期佛教的 , 因緣 ` 假名從初期開 :次第: 出 賢首 (其實還不止 1雖分五 教

,

等

,

全同

0

,

`

論裏

,

小

乘

大乘

`

乘的分判

,

也並

無矛

盾

揭關 後 河古義 人把它攝為法相 , 只分小 乘大乘 破相 , 顯性 但它也曾在僧 三宗 , 那 叡的 不是又相同 阿含為之作…… .嗎?嘉祥的 三論宗 般若為之照 雖 標

台呢 以下 ?藏 加上 通 別 方便為之融」 圓 四 教本是從龍樹 這三階的 教引伸出來 次第 , 等於證實三 可以說 , 它在三 期佛教的 期 佛 不容否 教以 Ĺ 天 加

最 近太虛大師提出 |期佛教 , 從小乘 大乘顯教 ` 大乘密教的 盛行上 劃為三

中

-國發揮

的

新 體

系

纏 緣 把它 本來與 賢 在三 期 在 雖然也曾自 起 傅 的 無著 佛 賴 0 放 期 見地 所 提倡另一 陀 從它的盛行 耶 的 , (賢家的 佛 轉 不 唯 在 師 以 的 從三 論 識 始 資 基 教 成 空以前 致 法 是真 學 的 居 本思想中 中 時代的 身 [終教] 期 統 瑜 0 , 富有 佛教的 華 妄 大 伽 Ŀ , 乘離 巖 看 相近 起 法身是真常的 和合或者 派 , 適合中 中 結果與天台 來 , , 之上 執證 應屬 教理 獲得 確 心行 , 但賢首 那 乎 行的統 真的 如此 生 期 於那 或 踐 根 滅 佛 據 時代 《法華 0 見道 教 的 這 心 因 , , , 還要行 的 教判 奘 時 樣 有 並且還有 , ^ 上 成 傳 那 攝 期 賴 , , 是不 之上 耶 分 唯識 呢? 看 願意 論 再 時 總 世 解 **>** -共小乘的 但從. 不能 教證 學漸 密宗 提出 代的 是深 , 這倒是值 ` 但 貫 無著師 應與顯 |教理的 莊 細 溝 教 點愚者之見 理論特徵 0 0 嚴 不可 但我那時的 通 不能唱道這 `  $\equiv$ 得研 0 0 教大 基本 這 無著 乘 都 資 知 的 的 究的 這 性 ` 系的學者 論 生 體 樣 師 乘 0 行踐 說 是 我 典 資 滅 系 意見: 0 分的 時代 不 去 的 國 心 天台宗 , , 學說 它 看 為 特 共 並 過 i真常論· 教理行 色; 與 染 去 的 /[\ 不 , 的 的 中 思 建 淨 能 如 乘 湿想或. 的 特 別教 不 來藏 依等 超 立 密 心 宗 伯 見 大 別 合 出 理論 都 1 圳 果 要 要 是 ,

Ŧ

法

海

探

六

華

出入,但從不離開圓 來藏經》 它是後期佛教的 等早出 它是從說一 ,它絕不比 [成實非空的見解 切有系的基礎上 《大涅槃經》 。「唯心」 ` , ` 培植起唯心真常的大乘之花 金光明經》 真常」 ` 是後期佛教的特徵 《勝鬘經》

如

#### 四 法身尚在人間

是大乘佛教中後起的生力軍

,

用飛快的速度

,

從無常論達到真常

的聖典 信眾的 經過九 教 文系:從十二世紀 是生在佛滅後二十六紀的我們所應該欣幸的 刀 經典記載如來的正法 ,世紀的長期翻譯 世紀末年,在大寺結集三藏 可 、華文系:七世紀 以分為三系: (唐太宗時) ,成為 ,因之被稱為法身 , 巴利文系:三世紀中 六千卷的· (漢桓帝時 到十六世紀 0 這是有名的巴利文佛教 大藏 起 , ;從我國內地又流傳到 0 0 佛經傳入我國的 現 存 , 如來生身雖滅 到十五世紀 , 人間的佛典 摩呬陀到錫蘭 (汴宋 西藏 成為今日 , , 法身尚存」 數量多而有廣 海東 嵵 0 , 還流行康青 開 止 始傳 南方佛 我 , 入 藏 這 國 教 佛 大

蒙古 帶

]利文系 , 純粹屬於初期佛教 準的 ,它是上座中的分別說系 新上 , 座部 分別說系的銅鍱 部

在制 度上 , 它維持 種接近原始佛教的僧制 , 這是從事巴利 文的修學者所 應

該注意的地

方

並且

是依九世紀的覺音尊者為標

,

所

以有

人稱它為

0

它有七

部

毘

盛 它與西 華文系的 域 的 [傳譯 佛教 , 已是印 , 特別 度第一 有關 0 期佛教發揚的時代, 在華文聖典中 , 初期 所以最初傳來 佛教有化 地 法藏 已大 大眾 小並

論 的身 與 有部: 組 織 第 義 的 僧 團 廣 期佛教 六足等以外 訶 律 原則 , 還 的探 有飲光部的 , 除大乘經以外 討 , 有非 上 , 常古 實為 戒經 型的 人間 , 龍樹的 法藏 佛 ^ (舎利 典 ` 中 正量 、大智度論 弗 的 阿毘曇論 瓌 ` 寶 銅鍱 0 部的 在論 與  $\overline{\phantom{a}}$ 典上 律 十住毘婆沙論 富 論 有 , , 除 新 這 意的 在 說 佛 切 陀 成 有 制 實 系 戒 ,

的 洋洋 功績 鉅製 使吾人生起 根 本 前 詳 是無限的: 備 的龍 敬意 樹 學 0 , 後期佛教裏關於無著系的 是華文佛 教無上的 |光榮! ·傳譯者 傳譯得非常完備 羅什 蔵不 朽

探 珍 七

法

海

識

髈

馬

華

雨

選

集

譯出 精嚴 前傳譯: 巴利文系更有價值 瑜伽 有翻譯: 論 鳴 而 代表大乘法門的三 是後期佛教所忽略的東 同等的! 堅慧論 而被禁止了的 0 , 為甚 的機會 的大乘經 成 價值 麼少?趙宋的帝王 唯 , 特別是 識 , 這不得不要怪玄奘師資了 論》 , 0 譯筆 0 一個體系 從這 智論 中 是著名的代表作 《起信論 期是它的光榮; 雖或者拙劣些 西 簡短的敍述看 **>** ` 0 後期 華文佛教反映 **>** , 認為中 成 , 它雖 佛教的空宗論典 唯識論 , 0 但保 發揚 後期 來 國係禮義廉恥之邦 只短 ! 在密典 **>** 華文佛教是具足三 短兩 存了初期大乘 有所缺也有所長 ` 《楞伽》 ^ 度三期佛教的 起信論 卷 , , 卻有 前三 是我們所欠缺 ` **>** 、勝鬘》 部大體完具 與 , 中 偽經不容亂 是華文大乘論的 (智論 還有 一期的 全貌 期 等的論典 的 聖 的 **\** 1幾多古 點 典 ` 少有 傳 但不是沒 成 隋 初 有的 有 唐 期比 無 精 唯

雖然盛行性空法門 重十世紀的 《俱舍論 但 龍樹 與論疏 ` 提婆的論典 律是有部後 , 僅有 期的 幾部小 0 中 期佛教的經 品的著作 典 很 而 豐富 直 還是偈頌 西 藏

藏文系:

的

精彩在後期

0 初期

佛

教

, 它的

欠缺

太多,

連四

阿含也沒有

論

是偏

以

但 後期佛教 |也大可注意;不但後期印 , 無著系的論典很詳備 度佛 教的 ,特別是陳那、法稱的因明 大 小 空、 有都在因 明 0 辯論 因 明雖 現 屬於外明 在 還

行西藏) 的指導之下 , 並 且 因 明論裏還含有 陳那 ` 法稱的隨 理行的 唯 識學 後 起 盛

是非常精嚴的 0 密典的 數量 , 異常龐大 , 可 , 說應有 盡有 0 無上瑜 伽 的 集 密 著

的空宗

,

是藏文佛學的驕傲

ĺ

不但論典多、

派別多

且受了時代

的影

響

,

所

以還

、勝樂》 ` 歌喜 ` ^ 大威德》 ` 詩輪 **>** 等 , 代表了印度佛教最後 的

0

`

#### 五 無常 ` 性空 ` 真常

無常論 性空論 真常論 口 以 從兩方面去 解說 從體悟 真 理 宗)上

看 ; 、從安立 聖教上 看

`

`

,

`

生滅 淺 深 從體悟真理上看 無常 偏 ` 員 , 就是通 訶 差別 : 達真 佛教 , 所 理 以 解 各派 脫 0 像 , 有部的八忍八智見四諦 的見解也有 重在體悟宇宙 不 人生的 同 0 有 真理 的 以為 理 通達 現觀 因學者所 無常 切 法 悟證 也在悟見 的 剎 的 那

九

法

海

探

教

華

羽

選

集

空、 特色之一 真理之內 無自性空, 以就稱為真常論 有自體怎麼就是真理呢?無常只是現象的幻相 定見理 常恆不變 , 0 小乘不一定如此) 是中期大乘的特色 要通達內而身心外而世 在佛法中 ` 清淨周 這三 , 遍的 種 雖沒有但見無常的 悟 解 萬有實體 , 也 所 所 界的一 )始終存在 以就 以就稱之為性空論 , 才是證悟實相 稱之為無常論 切皆空無我 , 但以見無常為悟真理 但從時代主流 , 也不是真實 0 0 , 0 這是後期大乘的 才是正見實相 有的 性空是說它沒有自體 以為 上 , 著眼 所 以 不 , 然 要證悟真實不 確是初期佛 可 特色 見 以 通達我法 犯它作 無常

三法印) 從安立 聖教上看 , 不論大 小 佛法有雜染世 空 有 , 都 間的流轉門 必須把它在理論 ` 清淨出世的還滅門 F. 建立 起來; 這 就就 就 是四 需 要有

期佛教

豹的標幟

0

,

,

,

所

沒

側 清淨 個基本的法 重在雜染緣起 , 要依 雜 則 染而 , 作 0 有 : . 為 不論雜染世間的 說明的出 如果沒有 一發點 雜 論流 染 0 大 , 六道 也就 . 學者的見解不同 無從 , 或離惡行善 說明離染的 就分成 清淨 轉染還淨 ; 三系:一 因 匨 , 都得 問 出 在 題 生 就 冊

滅無常的 所法 因 , 或細心 果中建立 , 都 , 口 依生滅無常的因 以 稱 為 無常論 果法則說明一切 ` 雜 染清淨: 的 ,不論是 口 以 轉 變 切有為法 , 是因 為它 , 沒 或

相了 有固 心心 所 定的 以諸 這依 衧 自 性空出 是無常的 性 , 沒有自 發說 0 明 如 性就是空 果 切 在 , 切 所 0 法上 因為 以 Щ 性空論 無自 , 通 性空, 達性空無我 0  $\equiv$ 所 <u>`</u> 以 切法 有從緣的 , 那就 不 -能沒有 契證 必 不生不 要;從緣 所 依的 滅 的 實 趙 體 真 滅

所 變化 以有虛 之中 妄變幻的 , 還有 生死 不變者在 如果遠離 , 非 有 妄倒 真常的本體 , 真常 寂 , 靜 不能建立 的 本體 , 切 自然全體 0 我們 顯 迷 卻 現 真常 I 這

與所證: 依真常說 所 依 與所 的 明 論 證 切 , , 的 都是貫徹統 並 不一 , ПП 定合 它做 真常論 了的 0 但 初 0 這三 它也就 期的婆沙師 種所 是時 依 代的 的 ` 中 莧 主 期 解 流 的 , 中 也 徹 觀 家 始 徹終都存在 後 期 的 真 心派 它

建立 聖 教的 基本法則 , 彼此之間 雖在互相否認 , 但 |佛教史上 , 確 有 這

系

, 這可

以

拿後期

佛教的

三大派:

作

例

證

無著

師

資是無

**灬常論的** 

,

依

攝

大

乘

個

非

看 , 切 法 法不 海 出 探 珍 性 (染淨) , 依他起是染淨的中心 方面 是無所有

羽

選

集

識論 發 實義顯現所依」 染妄的阿賴耶 無自性空是不能安立染淨因果的 的破 執遣相空理為究竟者」, 識 , , 是其中最根本的 方面是「若無依他起 是一 這從 稱 為 , 貫的見解 「所知 圓成實亦無」 《瑜伽》 依 的破 0 染淨因果 0 從這生滅  $\neg$ 0 惡取空」 依他起是虚妄生滅法 , 要在生滅上 無常的中心出 到 成 唯

建

能相 辨 立 , 有自性的 續 切法得 種子六義中的 月稱他們是性空論 , 雖空亦 東西 成 , 不斷 彼此隔別 揭出了基本的特點 剎那滅」 , , 是中 相續亦不 , 也不能成 期大乘的 不但否認真常是雜染因 常 0 立前 如 復興 , 這是空的無常論 後的聯繫; 法有毫釐許的自性 , 不妨從龍樹論去看 所 也不許它是清淨因 以要無自性的生滅 0 離 , 它就無須乎因緣 0 解 脫 以有空義故 削 無道 才 清

非無自性的無常與真常 無常是斷 語言盡 滅 的邪見;常心不變 竟 , 心行亦訖 , 也夠明顯 , 不生不 , 不 過是 滅 T 0 , 梵王 法如 起信論 涅槃 (就是梵天) 是真常論 , 這是空的真常 的舊說 , 但 否 而已 認 論 它的很多 0 不許 龍 樹 抨 空 墼

無果

無所

得故

能動

能

出

;

切法性空

,

所以正見性空

,

就

得

解

脫出

離

芽 是輪 與客 無為 切 生死 甚 仴 離 廖 事 根 總 百 與 妨 染 , 有 要依如 覺 根 本 八 轉 塵 所 功 +非 得 中 依 如 的 漏 的 顯 德 據經典來解說 是 習 業 常 見 有 度 的 的 如 0 了真常法: 來藏 點奇 角 氣 受苦受樂者 相 這 明 來藏 解 大慧 無異 如 顯 , 0 , 做證涅 妮 突 在不思議的 來 無常生滅是不 無常論 0 ? 身 與這 Ī 無雜 藏 , 於是 若陰界 與 : 0 其餘 \_ 者 日 無 槃 如 , , 乎 它 無 蒔 如 來 漏 , 0 有 \_\_\_ 諸 人 雖 漏 漝 來 交織之下 藏 - 能建 性已 它也 氣的 識有 想 習氣 譬如伎兒 如 藏 不 人 說 兾 是依 用 來 是離 滅 不 生有滅 立 融然 藏是常住 迷悟 楞 也 , 離 , ` 今滅 是持 切 伽 不是無為 , 展開 異 的 變現諸是 體 依 的 體 0 , 意意識等念念有七」 , 有 不 用 \_\_\_ T 剎 , 當 變的 是住 譬如 成 那 未 虚 那 句 妄變幻 滅 明 菲 為 非 趣 有漏習氣 厭苦求 話 剎 剎那 持 破 , , 清淨 自 瓶 那 0 , 0 , 把它 這 的 心妄 不作 其 滅 是建立…… %樂的 實 反 與 生 的 的 周 想見 拉 死 遍的 瓶 而 瑜 依 無 楞 漏 事 在 依 伽 止 根 0 真常 伽 自 附 習 派 本 , , , 譬如 氣 這 無 **>** 己 賴 的 這 動 依 依 剎 等 的 本 力 真常 天 妄 的 耶 如 就是 來藏 那 別 體 心 故 焦 如 淨 為 生 轉 來藏 也 種 有 系 的 建 故有 滅 體 真 就 立 不 裏 7 依 稱

相

是

性

法

海

探

珍

的

為

作

系

個

止

四

華

雨

選

集

它念念生滅 七識 ,不流轉 所以依「離無常過」 ,不受苦樂,非涅槃因」。所以不成為流轉中的受苦樂者 的清淨如來藏 才能建立輪轉生死 如果不理 只因

解這一

原則

無常論者還是別談

《楞伽》

好!攻訐

《起信論

**>** 

,

更不免多事了

不是說它的自體是空 在真常論的見地上,「 空者,即是遍計性」 如來藏不同外道之我」 0 如來藏不與雜染相應 , 所以說 無我 之藏 , 所 災 , ÍЦ 離於 空

認別系 我論」 這三系存在 , 或說另一系不了義 如 果性空論者要曲 , 卻不容否認 解它, 0 偏依 宗 也是同樣的笑話 , 或者可以否認對方是正確 0 這三系 , 都在建立 但 |經論中有 自己 否

## 六 融貫與抉擇

觀點的 劃 的方法去攝受 偏 期佛教與三大思想系的開展 重 , 成為不同的體系 , 所以經上說 0 從說教的立場說 如來不得作一定說」 ,不出緣起三法印的解說 , 眾生根機無量 ; 雖有 因時眾的 五部 , 絕不 - 能用機: 需要 皆不妨如 , 或 械

學的 釋尊出 思潮 常 思想 來法界」 知 唯 人 此 的 自 為 適 心 世 像龍 0 蒔 知 應 ` 然是當機的 實 但從時代風尚這一點說 因樂得樂 , 樹說 钔 絕不容漠視 , 不知為謗法 度 : 沉浸在苦行的空 , 0 智者 臼 自然會 度教復 0 得般若 \_\_ 如果從受法者的 風 那 行 顚 波羅 氣 種自 以 , 時 後 就不妨側重 中 是非 蜜故 0 , , 後 大 初 期佛 他的 期 根 立 , 場 性 佛教適應吠檀多哲學的 的眾多 見解 教的 說 某 |種法門 , ? 謹 嚴 系 , 是愚者的 各各自依見 , 所以 無所 更為時眾需要的 ` 頭 不必 礙 陀 妄執 行 0 偏 , ` 戲論 梵 無常 在 廢 這 我 在 善 法門 個 但 起 論 厭 於 諍 蒔 離 解 修 代 真 競 的

並不 自有 相 破 容 暴 相 如 易 露 成 把 缺 佛 , 教的 非 點 因彼 葽 而 衰落的 思想 璭 此 意見的出 解各家思 , 從學術 , 或 想的 因 入 思 的 , 辨 互. 動 見 相 機不可; 而 地去處理 成 評 論 為支離 否則 使佛 它 破 , 碎 法 能不能說有淺深 ,不是受了形式上的 正 , 甚至忽略 確深刻的 違失佛 内 容 呢 開 ? 欺 意 雖然可 顯 編 的 出 來 , 就 但 以 這 旧

中

,

看

你

會不會學

,

此

外就

無話

口

說

五.

用自己的主觀去

評

判

切

法

海

探

探索三大思想系的教典 ,性空論到底是正確而深刻的 在虚妄唯心者所依的

解深密經》

,

它本身就表示這個見解:五事具足的利根

它無須乎

解

深

密

五

說

華

羽

選

集

事不具足的鈍根 它的分離俗有 ,或者懷疑否認, 與龍樹 為初學者作差別說」 或者顛倒亂說 的見解, , 於是不得不作淺顯明了 完全一 致 真實唯心 的 解

心 心起眾相 是方便假說的 這確定了唯心在佛教中 , 開悟諸凡夫」 , 楞伽經》 -的價值 龍樹說 不曾這樣說嗎?「若說真實者 :對治境實心虛 (唯物論 「,彼心 的 無真 妄執 實 所以

説唯

言

有此無彼 的 與縛脫間 去觀 勝 可以成立 義我 察 從佛教思想開展中 的 前後的 有彼無此 大眾系的意界是常、一心是常 聯繫; 諸行無常印 聯繫 它們要求用中之體 也無法打開困難 去研究 但三世實有者 , 在 初期佛教中 , 更使我們理解性空的深刻正確 ` 動中之靜 , 比較有辦法的 看做機械式的 走向真我常 或覺得剎那生滅不能說明業果的 , 犢子系的 累積 心論 分別說系的上座一心二 不可說我 現在 或者覺得假 ,這不妨從三法印 有 過未 經量 名相 無者 本 相續 續 計

0

,

分析的 分破 法皆 有多 在原 論 論 時 相 而 根 三世 有 的 0 種 空 空 無為 切 本 則 前 在 過未 蒔 遷流 皆 不 佛 上 雖 驅 預 , 分別 蕳 盲 教 空 空 備 無 , , 0 實的 單 在 的 草已 與 的 假 前 亦 粉 理 位 空 說 初 碎 <u>\( \)</u> 雷音 礻 智 見 不 變中 明 微 間 系 期 的 斷 解 不 剎那 像經部 佛 思 斷 粒 上 雖已說到 確 , , 合流 有 的 教者毫 想 震 雖 的 子 , 分析 的 為 宣 中 動 探 有 無為 説 了 剎 亦 發 , , 有 為 發揚 法界 這 無差 構 那 到 不 , , , 樣的 但還 最 實 並 成 常 中 ; 有 把 別 後 化 微 虚 起 期 ! , 業果 空 不能 妄而 而沒 它 期 來 無常 佛 地 細 0 談 佛 教 部 規定為 的 , 0 還 色法 理 無為 有 到 教 的 報 的 的諸 最後還是實有的 假 我 的 性 解 有 不 從凡 真我 名相 失 空論 真 諸 畢 的 兩 行 極 竟 實 法 生 大 , , 入聖的 無我 常心 微 性 的 唯 續 是名佛 者 滅 像 空 的 無常 有 心 , 論者 部 論 建立 像 钔 0 心 所說 在 小 必 大眾系的多聞 0 0 經之道 有為實 論者 有 蒔 乘學者 但 起 心 , , 完竟. 無我 在 無性 色都 聐 間  $\Box$ 用 Ε. 真 , , 才給 從 談 有 無 怎 實 在 有 , 0 分 空 樣 緣 觀 初 我 現 轉 空 還 期 在 的 變 析 分 相 如 它 所 完 有 別 回 佛 或 續 的 如 有 幻 是性 空 教 全 不 蒔 部 流 平 有 幻 蕪 所 分空 等 用 中 轉 解 生 可

法

海

探

珍

認

再

我

,

,

,

空

中

我

自

決

滅

羽

選

集

識的一 後 主張 切, 有 只是能知的影像;它不但不能空心,還從二元的見地 法的自體 他們的 內心 , 總覺得非有點實在才行 這 在認識界的 點 實在

就是神的別名 法的真實體 , 全宇 0 性空論者理會到一 宙的實體 這一 一人的自我 切從同 根源 (靈魂) 治一發, , 切是 全宇宙的 神我 創造主 的 別名

從認識的二元論 , 演變到 唯 心 0 境空心有 滯留在觀空的 圈子裏 0 成 唯 識

的啟發

無常者與真常者走上新的園地

0

虚

妄唯

心者

,

折衷經部

有部

的

見解

唯有在性空論中

才能圓見諸法無我的

真義

,

佛法不共世間的特色

經

切皆

空

把它回 復到 《瑜伽》 之古 , 有為 無為 有 我及我所無」 是更毘 量化了 真常 論

者 論者 無始塵染 立足在 從有 有心無境的 把它局促在小我中 情本位的真我常 據點 心 心固然是有 演 旦離繋 化到萬有的大我與真心 無為 就成為遍通萬有的實體 也是真實 佛性 真常論 I 如 來藏 要進 虚 步 妄唯 쁘 雖 因

為無為都是緣起性空的 它認為有為 的 心境 , 都 是生 達到空無我的 滅 無常 间 無實 最 高 的 峰 , 唯 0 從 無為是實有 涅槃寂靜印 性空論 看 者 涅 看 了槃是 來 聖 有

,

者

染成淨 者的 理論 的最 也得跟 論者 了生滅 在依真起妄;不生不 真常不空的 體會融 主張 聖境 為深 我 的 , 想再 開 它走 與不 然空寂的 在通達法性空中 , 引 道 發 刻 ,本不必多說;如從名相上去推論 ·生滅 發無漏 作 正 萬有實體 通 , 0 不 無為 確 擬議聖境 能 |聖境 個簡 , , 可說 灰身滅智 不 \_\_\_ , -滅的 是它最脆 單忠實的 欽 , , 0 的 佩 明 於是要 這 積 , 才打 真常 他們 風尚 白 極 法 如 的 , 弱的 使涅 評 繪 相 破了 大涅 , 怎 離遠 如 判 在 0 樣的 悶葫 中 涅 槃 燥枯 不 環 諸 離 槃 過真常者與妄心者 或 , 行無常 又轉 成為 盛 蘆 寂得 幻 \_\_\_ 0 涅 的 極 , 幻象 槃 名言 唯有在涅槃如 上常樂我淨 , , 無生氣 完全落在擬議 時 到 寂 , 是偏 的 靜 離 0 , 後期 本質? 探索佛教思想的 無可 , 是偏 於有為的 0 佛教的 離 大眾系中 , 佛壽 幻如 唯有諸法 於 雖多少有 T 無為 中 真常論 化的 這 無量 0 它的 的 切有者 所滯 點 像多 無 關 正 我 它 要 木 見 中 妄心論 中 聞 的 把 期 難 它看 才 的 闲 但 性空者 分別 , 分離 在 某 才 遍 難 性

切

生

滅即

不生滅

無性的

生滅與無性的常寂

,

在

切皆空中

達到

#

捅

轉

此

者

能

空

部

九

法

海

探

=

間與涅槃,無毫釐差別」的結論

即是一實相印。如果無常不合實相 法印;後期多說一實相印;唯有在中期佛教中,才能一 二法印,也沒有離三法印的一 三法印 與一實相印的關係如何?在性空論者的見地 實相 ,就不成其為印了 以貫之,沒有離一 不過,初期似乎是多說三 ,像龍樹菩薩說:三法印 實相的

#### 七 中道之行

中 也在獲得正知正見 在行踐中, 可以完美證實 佛教是實踐的人生宗教。 才能突破空談的買索 ,以指導行踐。 佛法中的神奇與臭腐 「誦習千章,不如一行」 , 正確的把握它 理解與行踐,必然一 行踐就是試金石 貫;這在三期佛教的行踐 ,就是教理的探索 佛陀的本 懷 , 目的 唯有

中去理解 初期佛教 0 當時的印度 ,比較接近原始佛教 ,可以分為兩大流:一、是出家的苦行者 ,它的行踐特色, 可以從佛陀適應時代的根機 , 目的在個人的

根性 得 適應在 泊 解脫 是從外道中 也讚歎合理的淡泊知足 接受出世法的 在後世人、天的 人間 其實 在 清淨 佛 , ;除實行嚴酷的苦行外,注重禪定的修養,以達到廓然無累的 唱道 家的樂行者 陀看來, , 天 在家經營事業 少事少業 上的果報 來嗎?不同 中道之行 , 佛常說 快樂; 只是 0 釋尊] , 0 0 不過 種定境 的 修習禪定, 反對祭祀 所用的 0 , 端正 反對 生育男女 大體上, , 在注重 , 法 方法 要生高級的色 他們的祭祀生天 而已 , 出世 是適應這出家苦行者的 但承認諸天是眾生之一。 初期佛教的聲聞 , , , 是布施 就是布 也還是可 的 是在家的樂行者 無我正見」 ` 施 , 持戒 以 無色天 , 持戒 解脫 但勸導他們 、祭祀天神 (出家) , 生天之法 兼攝樂行者 那非修禪定不可 , 與不許有害身心的苦行 , 0 弟子 目的· 批評 釋尊的常 布 施 0 佛陀 在 0 , 無益的苦行 ` 衣食 這主 解脫 持 五 隨眾 茲的 適 戒 0 要的 知足 那 應時代的 0 這解脫 還 享受 這又是 這可 , 不多 不能 淡 以 是 仴

兼攝苦行者了

印度的時代根性 苦 無我慧 襌 淡 持 布 戒 定 泊 行 施 祀 出世法 天 乘 乘 佛教中道之行

世法 的改善,天乘是世間苦行者的救濟 薩 定發慧的 弟子看來, 都是觀察無常 , 這樣看來,人乘是側重施戒的 雖可 菩薩是注重布施持戒的 菩薩雖在僧中持戒 說全部是聲聞 而厭離世間 乘 , 的 但也還偶有菩薩 但 0 總結起來作大體上的分別 ;聲聞 ,天乘又加禪定, 「不修禪定 據 初期佛教的 緣覺乘是引導苦行者出世的 , 不斷煩惱 菩薩是側重利 解說 出世法再加無我慧 在智慧上 他的 人乘是世 所以聲聞是側 講 在 聲聞 間樂行者 菩薩 當時出 般 重 聲 乘 菩 因

如菩薩: 禪定不! 的 如 側 智慧 重施 戒 0 但從: 利 他的) 以智慧為主 了 0 的出 這 世法 點 , 將成 看 , 為佛教徒行踐的 那又聲聞的戒定 尺 自利 度 的

是引導樂行者出

世的

0

從世間到出世的層次上看

,

布施不如持戒

,

持戒不如禪定

百人 佛教 麼不想做菩薩! , 從聲聞 王公 聲聞 .第子 乘為 、宰官 T 主的 , 初期佛教中 已不是教化 ,乃至婦女 , 轉 入人身菩薩 的 的 ` 童子 在 ....對 家弟子 象主 , 成為 機 適 應積極的 , 佛教的 像賢護等十六開 它需要修學般若 中 ` 入世的 心 人物 士 0 已在埋 為 臼 ` 寶積 度的 主 前 群 , 就是中 淨名等五 神 為 其 期 天

的記 乘行者 也 載 在 在 複 漸 領袖 現 露 雜 桹 在 頭 角 性與不同 , , 也大有菩薩 諸天龍鬼 梵王是三果 的行 ` 踐 在 觀 中 世音等已 , 帝釋是初果 , 口 以 現菩薩 分為三大類: 0 諸天 )身了 聽法 0 據龍 因 此 , 本來 樹菩薩 , 修行苦! 初期佛 說 行的 教 外道 也 有 分鈍 這

天

這是 根的 菩薩 從無常入空……」 最 初觀 察 五. 蘊 的 生 滅 0 這一 無常 類大乘學者 不淨 要久而 , 經上說他 久之 才能 無數無量 觀 察 切法 發菩薩 性空

,

,

,

法 海 探 珍

四

的

華

羽

選

集

察 的?這樣的 切法空不生不 的 0 學者 唯 有 理 , 解 滅 百分之百是退墮 , 切 這是中 性 空 期大 , 才能不 乘依 凡小 厭世 的 人 乘 間 而 趣 ` 不戀世 入 分中 佛乘 蕳 的 根菩薩 正 才能 機 , , 不著涅 是 最 初 從 發心 空 槃 入 就 的 卻 無

生

向

,

觀

去實行 涅 槃 前 菩 進 薩 的 這 六度 樣的 大乘 ` 兀 行者 攝 行 0 他 與菩提 面培養 心 悲 相 心 應 去實行 大悲為 上首 布 施 持戒 無所 得為 慈忍等利 方便 他

,

,

事沒 事業 去專修禪定就要被定力所拘 有 這是邪 今是學時 積 集 面 空; 理 他不 解 性空的 如果智勝 -求證悟 非是證: 真 於悲 蒔 理 ; , 遍學 不 在 ,  $\equiv$ 就 廈 內 厚的 心中 有 ` 切 退 法門 類利 墮 培植 去體 小 根的 布 乘 驗 的 施 , 0 菩 隨 危 這需要 分隨 持戒 薩 險 , 0 同 他飛 力去 所 ` 慈忍的! 以在悲 時 快的 推 利 人 進 得 根 心 , 沒有 無 他 基 因 二生忍 蒔 為 , '常警告自 悲 深 智不足 心 切 也有 想證

悲

即身成佛的

0

龍樹沒有談到從何下手

,

或者是從涅槃無生入佛道

的

0

這

根性的不

的 緣 成最 急求 異常 者 資糧 日 11 折 見 爭 多少 和 這 自 與 推 伏 佛 強 稱 性 取 高 根 絲 證 積 空論 論 聞 聐 的 為 成 看 0 出 間 毫 大 利 佛 為 因 法 Ħ 集 0 、智慧功 悲心 初學與 者的 接近 為 的 無備 種 根 要度眾生 , , 穩紮穩! 過 人 卻 0 倉卒 ]見解 世 能 佛 這 少分智慧 , 久學 法的 德; 利 天天的深 處 像沒有充分的 幾乎從 應戰 他 處 打 , , 行利 發 要福: 既 見 , 0 地 所 殲 心 根 來沒有積 不是無始 , , 德智慧 切 以 與 偶 以 他 滅 性 0 這樣的 然的 優 會遇 行 敵 後 菂 , 勢 準 功 不 人 , , 德也 法爾 為 備 它 的 見善 見佛 集功 同 , 樣 理 無量世來利他忘己, 這不是可 人 敵 , , 群 生成的 友扶 而 漸 解 軍 發菩 德 在它 0 謀 那 事 廣 事 硬 悲事 幸 實 大 提 助 利 實 碰  $\neg$ 最 福 心 以 根 <u></u> , , , , , 智慧也 也不 僥倖 不 的 不 採 結 初 0 , -致墮落 得不 發心 取任 福德廣 果是全軍 但 , , 厭 忽 的 傯 在 離的 略 未曾發 應戰 同 重 0 致 大了 鈍根 以前 分拙· 時 利 在世 澯 遠的 覆沒 劣慧 旦 他 , 見佛 劣的 那 者 心 人 , 而 , 俗 急求 煩 以 中 有 必 , , 使它 沒有 學者 聞 學術 惱 道 樣 現 前 須 坦 之行 法 世 採 然直 自 在 0 1發菩 立 就 雖 證 盲 的 用 那 積 , 沒 刻失 把 Ħ 研 被 消 進 中 的 集 , 有 習氣 提 究 部 耗 不 根 的 福 鈍 , 中 機 戰 完 敢 者 敗 壆 分 智 根

法

海

探

珍

三五

,

總之, 毒藥 , 並不是一定的 根機的利 鈍 , 全在未發心 0 雖有這三 類 以前的有沒有準備 , 鈍根與小乘學者所說的相同 , 與正法的淺深 容易 無關 墮落 醍醐 樣

證悟 後 那 類 唯有採取積集悲智 不是勉強得來) 希有希有 所 或者認為非 以無著 學而 不證的正軌 、世親他們也就不去說它 迫切的厭離自己的 前機急求自證失敗;後機 生死 。要學大乘行 (無常苦 自 然的立 自利利他 他絕不能 刻

認識

他人的苦痛

發大悲心去利人

他們的意見

, 非

從無常門入」

不可

這是

非常錯誤的 的依人 乘而 他如果願意 進趣佛 乘 不是貪戀世間 讀 《諸法無行經 在性空的正 **>** , 就知道行徑的各別了 見中 才能觀 生死無常 0 從空而 而

教的法 薩 不致退失呀 , 會中 分已不知去向 1 ·從人類菩薩 已少有小 , 乘聖者參加的資 分與印 為主 , 度 轉化為天身菩薩為主的 群神 絡 合流 除非 0 原 來印 他願意轉變 度的 , 諸天 是後期佛教 中 ` 龍 期 佛 鬼 教大 在 /乘的菩 後期佛 夜叉

羅剎 他們 竟然都是諸佛菩薩的示 現 因此 , 從諸天、夜叉等傳出的 法門 雖 然

近於印度的外道,其實卻說得特別高妙。

中 能 波羅 者 大阿 有從 需 大 習得: 期 禪 唯 佛 的 , 是利 時 修 蜜多 道 僧 佛 定 心 無常入空、 後 期 的 祇 來 教 間 的 的 切 劫 佛 修習了! 理 根 , , 這 達 事業愈多 修 論 有的 矛 教 因為它不得究竟 , 種 到 能 我們不妨 , , , 與 從空入 經過 但 以為還是從 成 =利 ·它又是速成的: 佛 行 知 利 的 僧 0 他 0 無生的 聲聞 非 切行 有直 蒔 他 祇 看 間 劫 神 看它的行 無常來 不 有  $\equiv$ 通 人 很 , 0 生六 在定 問 限 | | | | | 頓 漸 如果從定發通 長 有 何 Ì 機 , 意見 十劫 的見 嵵 前 踐 的 量 中分身千 , ?證悟的 利 後 不過走得快些 0 的見 期佛 解 它是唯心 機 期 也不能 緣 的 , , 古億 我們 這利 見地 初階 解 覺 教 , 最 川 0 , 生百劫 雖 有 好體悟清淨法 認 的 機 段 致 , 有 度脫 為 在後期佛教中 0 大體上 個 唯 頓 總之是速成 雖 也有只許這 般的 有的主張 原 入的 心本是後期 , 菩薩 切眾生 則 難 , , 那 就是 菩薩 相 行 大 突變 是 的 直 大行 , , 真俗 有鈍 發 饲 成 佛 它要急急的 人 類 0 僧祇 就 教的 時 無生 的 心 , 不成 代 以 愈大 雙運 漸之機 就是法門 的 前 劫 特 其 當機 或直 久 徵 到 所 從 才 為

法

海

探

珍

華

雨

選

集

階段 般口 期佛教也還是「自力不由他」 味的。 才有外緣來助成 它又是他力的:「 0 說明白一 自 0 依止, 諸佛護持 點 法依止, 自己有法 , 天龍. 擁護 不餘依止」 , 他才 , 來護 也是盡其在我 , 是佛法的 並不是請託幫忙 達到 精髓 定 中

易行道的念佛 給龍樹菩薩 頓教訓 也只是能除怖畏 怎麼這樣 下劣的根性!然後攝他 也是壯壯膽的 0 有人 想找 , 教他念佛 條容易成佛的方法 後來再說

頂點 期的 別的行法 有點活 佛教 , 達到 不下去, , 7要學佛 受著外道的壓迫 他說你不是教我念佛嗎?龍樹說 實行厭離自 , 非得先請護法神不可 , 覺得· 殺 有託庇諸天 如來苦心孤詣 它又是神秘的 : 那有單單念佛可為以成佛呢?但後 (其實是佛菩薩) 教他們念佛的功德相 :若行者感到人 的必 要 娐 他力的 生 念天 無味

應 等到後期 的快樂 修天色身 佛教 這在 , 何嘗不是念佛?佛與天既然是合一 初 期佛教也有 佛菩薩與諸 天融 中 期佛 成 體 教 , 不但求生淨土是念佛 似乎要發達些 ,印度神教的儀式與修行的方 , 但還 不出安心的範 密宗 的 一密相 韋

,

後令入 的 既 明妃 後期 求晴 念有詞: 法 血 禁欲色彩 道等淫欲為道的 道嗎?不但說淫欲不障道 稱 也是在說佛法不離世 可 , 朝 彿 自 神 為 0 (佛智) 求子 教中 秘的 身 赤 的 然也可與佛法合 真言 成 白 般若為母 , 佛 菩提心; 本是適應出家僧 ` 求財; 無所 淫欲為道的後期佛教的主流 , , 思想 在中 又可洋洋乎樂在其 更是有不可思議的 , 不包,豈不 期佛 交合是入定;交合的樂觸是大樂; 方便為父」 燒護摩;修起 漸 蕳 \_\_\_ 0 教裏 漸 0 , 後期 茅草可 團 的從象徵的 並且還是妙道 菂 圓 , 的 佛 是大地菩薩 規 融 聖教 教的 中 則 廣大哉!它又是淫欲為 屍法 效力 以除罪業 , , 豈不 ; 達到事實的 佛與天統 並不是究竟談; , 索性用 看 妙極 的隨機 方便為究竟 當然微妙不可思議! 這至少也有點深. 地理· ,牛糞可以塗地;屍骨大有用 男女的 <u>-</u> 卜善惡; 以後 嗎? 適 0 應 生殖器稱 · 這唯 關係來 在家弟子不照樣 男女的 0 , 道的 天有天 講星宿定吉 0 淫怒 心的 奥 臼 度民俗: 精 為 表 0 現 女 但 血 金 癡 初 先 他 卽 期 剛 大慈大悲 稱 適 佛 以 佛 的 力 是戒定慧  $\boxtimes$ 的 菩 教的 欲 為 蓮 應 世 긁 處; 鈎 華 薩 切 求 灌 遍 速 濃 頂 行 11 牽 以 雨 , 成 念 精 外 要 悟 厚 在

法

海

探

珍

三九

華

自利利他」 的大乘佛法 ,能不能在這樣的實踐下兌現 確乎值得注意

四〇

神 而趣入佛乘的; 這三 乘行而趣入佛乘的 期 的佛教 中期的主機 , 都有菩薩 0 環顧 是依, 現實 從他們的實踐看來, 人乘行而趣入佛乘的;後期的主 , 探索佛心 我們應提倡些甚麼?有眼睛的 初期是依 小 乘行 機 (厭離為先 是依天

## 八 少壯的佛教

當看

!

有耳朵的當聽!

體的開發 像人的 代 祭天 老翁的倚杖閑眺 理智正 印度的三期佛教,在理論上、行踐上, 淫蕩 發 生 : , 確發達 理論上幼稚了 神我 初期佛教是童年 , 它富有生命 行動也能切實 指導了不苦不樂的· 些。 它還 它活潑天真 朝氣 在求學時代 ,它不但自利 人生正: 大踏步向前走 都有它 ` 切實 軌 , 重於自利 , 不過 還要利 批評階級制 貫的特徵 0 , 他 正法的 不過世間的經 中 期佛 它不像 內容 這三期佛教 苦行 教 小 孩的 是少壯 還沒有 迷信 亂 , 正 跳 具

教理是· 精神 實際利 教 中 大乘 它的 發揚佛陀本懷的即 不隨時檢討 國佛 專為子女玉帛打算 , 口 經驗豐 , 小乘 唯 教 人的 以 以 中 請 心 , 使佛 行為 國內 它做 的 富 , , 惰性 行為是大乘;中 ` , 哲理的 顧 他力的 地特有的中 教的救世成為 ,這是初期佛教的 問 人成佛的 、自私怕要躍躍欲試了 , , 記辨 取 卻 ` 速成 它一 Ш 佛教 期 , 分豐 於的行踐 現實 中期 佛教的思想 國理論是大乘 聲聲說為人。 一本色。 富的經驗 也有不及它的 , 非 , 推 也都是後期佛教的本色。 動 現階段的 0 上次, 攝取 後期佛教是衰老,一 中 0 ,行為是小 我們 期的 池方。 藏文系及巴利文系的寶貴成分 虚大師 中國 更得發揚初期的 少壯青年的佛教 佛教 它的惰性漸 乘 南洋訪 0 我 , 不但 看 我們 問 直向滅亡前 : 天真 深 理論是後期 南方佛教較 П 來 如果要復 , 暮氣沉! , 切實 說錫 後期 進 的 佛 興 的 蘭 沉

法海探珍

兀

本文節錄自

《華雨

集》

第四

一冊七一

頁)

華雨選集

## 佛陀最後之教誡

教誨 讖所譯的,馬鳴所造的 涅槃略說教誡經》。二、陳真諦所譯的,世親所造的《遺教經論》 不同的二項遺教 有關該經的文典凡四:一、姚秦鳩摩羅什所譯的《佛遺教經》 。最後的遺教,是值得佛弟子特別珍重的!在佛教流傳的教典中, 佛在臨入涅槃以前,也就是涅槃那一天的晚上,曾為比丘們作了一次最後的 《遺教經》,(聲聞的)《大般涅槃經》。先說 《佛所行讚》第二六品〈大般涅槃品〉的一分。四、宋寶 , 也名 。三、涼曇無 《遺教經 現在存有 《佛垂般

遺教經》是 佛陀最後之教誡 《阿含經》所沒有的,也就是初期結集 《阿含經》時,還沒有 雲所譯的《佛本行經》第二九品〈大滅品〉的一分

被採錄 0 但 馬鳴 依據它而作讚 , 世 親依據它而 造論 , 可 見在佛 滅 五 百 年 後

華

羽

選

集

經是非常流 行的 , 大抵盛行於 活地 印 度

未辦」 義是: 的 感 說 了 困 向是恩深如海 對 佛要涅 擾 不憂惱 (佛自 佛的 向 的學眾 0 稟 呢! 操了 身來說 入滅 遺教經 承佛的教誨 , 是怎樣的 所以佛弟子面臨佛 , , , 對學眾的修學 現在竟要涅 這對受佛教導的 , · 是了 就是對這 而 無遺 悵惘 修行 操了 憾的 , 悲 以 兩 , 是沒 點而 後又 傷 比丘 , 入涅槃的 ` 別離了 是應該 ! /有誰· ·從師 們 有 作 鰯 簡 , 略的 迫切 是一 的 係的 生的情感來說 來教導呢?依 0 為了自己與眾生, , 甚至是值得歡喜 開 問 項嚴重的問題 , 只要依佛所說 題 示 0 , 是修學上 因 此 誰 , 佛對弟子 修學呢?這 貫 0 的 徹 的 弟子們怎能 從修學的 的 滂徨 法 全 經的 去 ` 對眾 在 勤 修就 情感 主 依 要意 所 不 生 止 悲

遺 教 經》 分序說 ` 正說 結 說  $\equiv$ 分 0 從開始到 為諸 弟子 略 說 法

得

H

作

來

刀 是序 十多年來 說 0 此下 佛所說的太多了 是正 說 分 , 就是對 現在只是略 所說 兩大 問問 示 綱要 題 的 開 , 策勉學眾去進修 示 0 馤 於修 學的 依 0 到 1 佛陀 問 題 晚

, 如 《涅槃經》 所 再提示的 , 無量法門 , 統攝為戒 ` 定 ` 慧 、 解 脫 兀 法

年 這是佛弟子所應依止修學的 0 本 經也 不外乎這些 , 但略 分為二: ` 戒 律 行 儀

定慧修證

蕅益

解

,

判為共世間

法要

` 出世

蕳

[法要)

0

戒

律行

儀

指

示

比

Ħ.

節 丘們 要安住於律儀的生活 依 持淨戒;二 密護根門;三、 在日常生活 中 飲 , 食知 內心外行 量 兀 , 做到清淨 ` 覺寤 瑜 如法 伽 五. 0 這可 忍謙 分

得販賣…… 說 到 依持淨戒 不應畜積 , 就是受持波羅提木叉 \_\_\_ , 那主 要是嚴禁比丘 這如 們 的 邪 《戒經》 命 所說 不 -如法的! 0 經上 經 接著說 濟生 活 因 不

直

依因此 戒 得生 諸禪定 及滅苦智慧 0 試 兀 月律儀的 言意義 , 是非 常 深遠 的

為有了

正業

`

正語

`

正命的律儀生活

,

才能

成就

法器

,

定慧修證

0

所

以

經

上

說

是達 密護根 成 清 門 淨持 , 飲食 戒 的 知量 必 要修法 , 覺寤 瑜 , 也是引發定慧的 伽 ^ 阿含經》 應有 通例 方便 , 還有 什 正念 麼 密 正 茸 護 知 根 門 ? 段

這或譯作 佛 陀最後之教誡 根 建儀 , 律儀的本義是護 0 這是要學眾在六根門 四 五 頭 , 見 色

華

羽

選

集

時 隨時 照顧 0 不為外境所惑, 取著貪染而起煩惱 , 引發犯戒的惡行 本經先說

理想 制 常勤修習覺寤瑜 Ħ. 稂 , 不致於為了貪吃 , 次說制意根 伽 , 0 是指示學眾 ( 貪滋味、 制 而 不 隨 營養 , 在飲食 兀 字 ` 肥美等) , ` 正是密護根門的用 睡眠這些日常生活上, , 貪睡 , 懈怠 功訣 放 逸 要 高 舉 飲食 而 障 解 礙 脫 知 的

身心清淨;不但戒學清淨 , 修道證 悟的 法器 , 也陶冶成就 T

精進的:

修學

0

修習這樣的

密護根門

飲食知量

,

勤修覺寤

瑜

伽

,

自

**|**然如

法

如

律

存於信息 憍慢自高 忍謙質直 施 ;質直而 憍慢個什麼 ,是揭示比丘眾所 不諂曲 虚 , 偽 勤求於深法 , 0 應有的 這特別是比 內心特德 へ 諂 曲就 丘眾安住於僧團 不能入道 0 慈忍 0 而 不暴戾瞋 所應 第 , 有 念; 的 瞋 德性 不 裑 謙卑而 如 Ŀ 依

所說的內心 外行 精進修習 就是達成安住淨戒的修法 這 辿 如 ^ 回 含 經》

瑜伽聲 聞 地》 等詳說

定慧修證的

内容

,

是少

欲

知足

遠離

,

精

進

,

正 念

, 定

,

智慧

不

戲論

這就是八大人念 0 眾生的根性不一 , 雖 或有 初聞 佛法立能徹悟法性 但 依 般的

軌 , 總是先在僧團中學習律儀 ` 聽聞 經論 , 養成 「直其見 ,淨其業 的 道

器 然後於阿蘭若處專修定慧 0 前七念 , 是阿奚樓陀本著自己的 修習經驗 覺得

大人」

解脫的聖者)

應有這必要的修道項目;佛又為他說第

八的

不

戲論

相

戲論 亂識 , 不是少說閒話 , 名為戲論 0 這 , 而 切寂 是證 滅 入離戲論的寂 , 就是證· 入無分別無戲論性 級滅法性 0 眾生所有的 0 這是 虚 誑 呵 妄取 含經 的 亂 以

來 定慧修證的 切 佛法的 項目 不二法門 與前 說 的 0 在這 戒 律行儀 遺教經》 , 合為佛弟子所依 中 , 將過去說過 止修學的 了的八大人念 軌 範 這是純 , 作 īF 為

的

聲聞

乘的

解脫

道

了什麼似 鰯 於情 的 感上 所 以 的 佛 困 擾問 的 開 題 解 與 ,是由 安慰 於 , 基 於 旦失卻師導 項原 則 , , 即 免不了惆悵悲 佛的涅 槃 , 傷 是 切 都好像少 圓 滿

點遺憾也 信解究竟;三、 )沒有 0 這 化度究竟 章 ( 蕅 ; 益 刀 解 ` , 判 解 為流 脫 究竟 (通分) 可 分為四節 : 法 義 究竟

法義究竟 如說 世尊所說利益 , 皆已究竟」 , 利益眾生的法門 過去佛已

佛陀最後之教誡

四七

勤修

說得究竟圓 滿了 佛為弟子的師導 ,是以這些法義來教化 0 如不受法 不

華

羽

選

集

那與佛: 還不等於見佛聞法!所以不要為了佛滅 共住 同行 , 也毫不相干。反之, 即使佛入涅槃 , 錯 想為 無所依 , 如 止 而 依 徬徨 這些法而精 , 只 要 進 「念所受 修行

法,勿令忘失;常當自勉,精進修之」!

應即 速問 信 解究竟: 佛 0 因此 難道當前的比丘眾 而顯出了 是諸 比丘 ,對甚深的四 , 於 四 諦 |諦法義 中 決定 無疑 , 還有些 \_\_\_ 0 既 |疑惑嗎?有疑 已信 解 無 疑

那對佛的入滅,為什麼還要惆悵傷感呢?

果的 化 度究竟: 所作未 辨 呵 者 , 還不 能沒有悲 感 心情 所 作已辨 大家對四 的 諦法是無疑的 呵 羅漢 , 從眾 生著! 但 證 想 前

也不能沒有 世 |尊滅度 何疾哉 的 感傷 為什麼不久住世間 廣 度眾 生呢 ?

對於這 佛 自身 現生還不能得度的 佛作了 自利 峲 自利 他的功德 利 人 , 也 , , 法皆具足;若我久住 「已作得度因緣」 切究竟圓滿 了 對眾生來說 , 使之種善根 , 更無所 益 應該受 , 或 的 漸漸 開 度 示 成 的 意思說 熟了  $\Box$ 得

所以無論是現在將來 如所 作的 認都作了 就 , 應該涅 已沒有任何 槃 0 遺憾 否則 0 , 要知佛的出世化導 切 佛 「久住世間 , 有關於眾生的 有 仟 |麼利 益 因緣 呢 !

,

,

要修行 來說 說 : 是從弟子的不同 自己的榜樣 佛 , 解脫究竟:佛弟子覺得佛要無常了 那是 現有父母所生身 , 要解脫 , 如除惡病 心 當勤精 0 現在佛 境 , 作不 進 , 入涅槃 與大家 , , 早求解 · 同 的 如殺 開 , 怨賊 樣的 解 是究竟解 脫 , 安慰 危脆 , 怎麼還如愚人一 0 要別離了 脫 大家應為佛的涅槃 , , 策 是生老病死 0 色身的 勉 , , 使他們 所以心懷憂惱 無常 般 不 , 眾苦的 憂愁苦惱呢 是必然的 為憂傷的 而歡喜; 0 淵 佛 情感所 就 應該引 藪 ? 上 對涅 這 所 .點 困 來 為 槃 來 以

離的 初開 解 末後 示 脫 依法好自勤修 , 道 汝等比丘 , 顯 示 , 次開 Ì , 常 當 佛對弟子的無盡悲心 解 佛 心 :: 滅 不用 憂傷 是我 最後之所教誨 , 加 結歸於策勉大眾「一心勤 段 , 是結 說 求出 本

經

惑

佛陀最後之教誡

五 〇

雜事》 失譯的 拘尸 教經 經 經 利文 涅槃以前 阿含經》 那 聲聞 于 《長部》 早些  $(\Xi )$ , 《般泥洹經》 乘的 姚秦佛陀耶舍等譯 , 度須跋陀羅 西晉白法祖譯的 都有對弟子的最後教誡 , 與廣律所記錄 0 簡稱 一 六 《大般涅槃經》 《涅槃經》 簡稱 法顯譯本 下 作了 ^ 《大般涅槃經》 的最後教誡 雜 ,最後的! 所以是聲聞各派 事 , 佛般 **>** 簡 稱 長 以如來 0 0 泥洹 教誡 這六部類似的經律 六 阿含經》 , 《泥洹經 這就是現在 ` , 經》 有關 唐義淨所譯的 第六誦品 入滅為主題 該經的 第二 開 所共傳的 **>** 下 示 0 依止 所要論究的內容 五. 不 遊行經》 同 , , 東晉法顯所譯的 簡 傳誦 敍述佛的沿路遊化 , , , 稱 安慰學眾部分 在教化須跋陀羅以 他的結集流 根 セ (後) 本說 法祖譯本 現存有六部 , 以下 , 切有 通 這 簡稱 簡 \_\_\_ (大般涅 要比 部毘奈 雖廣略不 部 稱 最後到 後 分 兀 (長部 遊行 遺 為 耶 槃 晉 巴

都是佛滅前 司 , 而 意 趣 後 與 , 《遺教經》 存在於僧 團 相 中 近 的 0 問 有 關論決僧事部分 題 , 編集者以如來的最後教誨 , 是 涅槃經》

而

表達出

來

所特有的

0

這

**義有出入;這不是傳誦的錯誤** 這些最後的教誡 , 由 於傳誦: , 的學派 而是代表了所屬學派的不同 不同 , 所 以次第有先後 0 現在先總列對照於 , 論 題有增減 , 意

6 5 4 3 2 10 1 遊 治罰惡口 敬念四 出 行 經 家處 6 5 2 3 1 튽 X 4  $\times \times$ 部 法 5 2 3 1  $\times$ 4 X X 顯 乞僧自恣 譯 本 泥 5 2 3 4 X 1 X 洹 經 法祖 3 2 4 1 5 X X 譯 本 6 3 2 5 7 4 X X 雜 善知 事 識

**H**.

佛陀最後之教誡

表中的×, 華 雨 表示該經有這一論題,但早在教化須跋陀羅前說了 五. 。從表列看來

這都是分別說系的誦本 《長部》 與「法顯譯本」 相近。這又 《泥洹經》 與 與 《遊行經》 法祖譯本」, 相近 非常接近 ,僅是次第的先後不同 ,應是同本異

譯

與有部律的

《雜事》

,

是較為接近的

今依 《遊行經》 的次第,逐項來論說

情愛未盡,不覺得悲從中來。 安慰阿難: 佛度了須跋陀羅 佛特地安慰他 , 阿難 感到佛要入滅 , 讚譽他侍佛的功德極大 ,而自己還 「所業未成 有 四

讚歎 記錄 種未曾有法 見於漢譯 是其他五本所共有的 ,勝於過去諸佛的侍者 《中阿含》 的 , 但都記錄在到 「侍者經》 。勉以 汝但精進, 了拘尸那 (中含》八・三三) , 成道不久」 教化須跋陀羅以前 0 ! 這 一 而四種未曾有 安慰 這

法 也見於巴利文的《增支部》 A 四·一二九)

敬念四處:阿難想到 佛滅以後 ,大家要見佛而不可能了 ;當然 , 四 難

佛告訴 己也在 呵 其內 難 0 思慕佛而 不必憂也!」 無法再見, 有四 這是怎樣的憂感?這正是情 處 佛 的 誕 生處 成道處 感上 初 轉 的 法輪處 極 天 困 擾

`

涅槃處 此也 慕世 了 尊的 初 期 , 誠 佛 只要憶念佛在這四 我諸弟子展轉行之, 教 心 0 , 提倡四大聖跡 、<br />
遺教經 **\** 說 處 所有 (後 此 的 是如來法身常在而不滅也 來又擴展為八大聖地 (波羅提木叉) 功德 , 到這 四處去遊行禮敬 則是汝大師 的朝禮 , 若 這是 我住世 滿足了景仰 也就等於見 佛為 無 們 異 思 佛

兀 大 所作 聖 跡 深 刻的 的 朝拜 理 , 智的 後來舍利 開 示 的 , 供養 但 對 , 佛 般 像的 人來 塑造 說 , 非從事相的 , 都是為了 安慰信眾 情 感 的 著 想不 啟 | 導信| 口 眾

則

0

比

丘

事 頗 泥 泪 經 **>** 與 遊 行 經》 相同 但 法 紅譯本 缺 問 題

的

敬

信

這

問

題

,

長部

**>** 

與

法顯

譯本

,

記錄於佛

度須跋

陀

羅

以

前

雜

須跋陀

出 家: 這 問 題 , 依 튽 部》 及 法顯 譯 本  $\sqsubseteq$ , 不 能說 是

羅外道來出 家 所 以 說 到 佛 教的 制 度 外 道來求出家 , 要經四 月的 考驗 合格

佛陀最後之教誡 五三

五四

定了

的

丘 一戒 羽 0 選 回 含》 集 與廣律 , 都說到這一 制 度 , 所

然後受比

華

1.

:

,

但 其 他四 本 , 卻別有 所指 , 而 意 見 也不同 以應為佛陀 早就制

戒 有 因 [有緣有策勵果故 雜 勿 使留 事 事》 火婆羅門外道出家 長含遊行經》 別有 難! 解說 ·諸異學梵志 0 : 說 ^ 來求為 釋 雜 如三 事 種 我般 Ś 解說為 此是 道 涅 迦葉等 操後 , 我親 亦聽 ,諸釋種來求為道者 外道不必四 出家授具足戒 , , 他們信業果 有機緣故 月試 0 其 事· , 勿試 也 , 那 火人 承認 不是 當聽出家授具足 兀 月 現 , 生 說 ! 前 有 切 對於這 業用 功力 , 而

有師! 違反 驗 在 0 佛教: 是釋 長 佛 法中 雜 , 有 精 事 種 衣 神的 的 **>** 鉢 除 的 出家外道 解 7 , 0 外道出 誰也 說 如 依 , ]有出家受具足戒的資格 理由 , ^ 家 遊 他們是佛 行 並 , 不論 經》 〒 充分 是釋 說 的 親 , 0 釋種 種 以 屬 親 0 非 這二 屬關: 並 釋 菲 為什麼要特別說 指 係 類外道出家 種 外道 而予釋種 , 律平 而說 等 妚 , , 可 道 但這是 0 只要不 以 到 以 特別 釋 不 種 更 經 疕 難 方 兀 呢 ? 遮 理 便 月 的 難 解

是

考

是

行經

說

:

如釋種來求出家

,

勿使留難

0

這反證了當時的教界

對

釋種

出家

遊

情形 的 葉等的 侍佛 的 <u>十</u> 來 釋 正 釋 兀 僧 存有 抑 種 種 而 群比 索眾 反 中 而 制 六 專 , 0 ?苛責 十五 應在 與歧 群 運動 請 就 心 故意留難的情況 提婆達多的 丘尼 比 的 求 會充分的 學派 出 視 丘. 年 運 , 0 家的 何況 的光榮史 動 也 提婆達多是釋 0 , , 歸 也都是釋 的 理 更被描 , 於失敗 經律 解這 體 別人?律部 企圖 , 索眾 還 會出來 寫為 |獲得 中 存 , 佛教界的 結 這到 種 有 \_\_\_ , 集法藏 釋種比 及與釋 就是 習 為 種 僧 , 慣性 所說 變質 佛 非 ; 專 底為了什麼? 實 作 他 訶 滅 的故 際情 的大 惡的 的 的 領導 釋種來求出家 種有特別 百 丘受到十 而發展為 年 制 应 、功德 位伴 意留 形 典 戒 權 , 型 釋 囝 0 原來 對 方比 破僧 關 在這 難 人物 緣 黨 種 , 係的 在 釋 比 , , 0 這種 丘 種 百分之九十 丘 也是釋種 五 , 0 為中 勿使留 而要求 釋種 僧的 結果是失敗 機運 百結集大 在釋尊晚年 参閱 不 -合理的 心 芘 抑 中 的意 難 出家的給 丘. 制 , 以上 會 與歧 論提婆達多之破 支持他的 提婆達多被 , 的 普遍 情形 向完 T , 還 釋種 視 正 , 全消 由 不 釋 義之音 以 地 0 故意留 1六群比 當然需 受到了 於 免受到 種 比丘 如 失 釋 记 擁 四 種 戴 展 難 丘 中
心 要糾 但 開 難 過 比 大 僧 ft. 而 , 料 的 分 拁 有 起 丘.

0

,

,

,

佛

陀最後之教誡

五六

2.

%泥

洹

經經

**\** 

與

,

0

因為出家者的動

機

钔 域 的 中 月 佛教界鑒於僧品穢雜 清淨 度經律的本意來說 如奉戒三年 分四 是沒 受沙彌戒 兀 , 有的 制 類 而 罰 提出非常嚴格的 惡口 0 , , 清淨不犯 所 可 作沙彌三年 : 以說 以先要試三月 惡口 這 而作出這樣的特殊制 , 比丘 這是 種 , 辦法 再為他授 制 ,再受比丘戒 車 度是 面對出家者貧窮 覂 0 , 如覺得 過於嚴格了 該經與有部律 (或譯闡 (比丘) 二百五十戒 「志高行潔」 陀 度 這樣的規定 , ` 負債 點 也許不會離事實太遠 部分相同 , 是釋迦太子的侍從 ` , 逃役的太多 , 在經中 才為他授 , 。這是規定為: 如 解說 ` 為 印 **①**沙 | 度學派 北印 會影響僧 出 不 彌 出家 家後 過 度及西 + 的律 依 博 戒

所 家佛 多住 感到最難 堅決主 拘睒 , 法亦 彌 應付的 張釋種比丘 是我家法 受到 優填 被稱 , 主的 是故 在 為 僧 團 我 護 惡性」 中 應教諸 持 應 0 有優 他是釋種 , 長老 越的 惡 , 長老不 地位 比丘 中 0 0 心運 怎樣對付他? 這位不容易講 應反教我 動 的健者 \_\_\_ 應該 話 的 宣 善見律》 稱 梵壇罰 十方僧眾 佛 十 三 是我

是 諸比丘不得與語 ,亦勿往返、教授 從事」( 《遊行經》 0 這是最嚴 萬

的 |懲罰 等於與他斷絕關 係 使他寂寞的漂流 於僧伽邊緣;這就是默 擯 並 菲 勒

令還俗 0 依經律研究起來 , 這是值得注意的 , 這真的是釋尊涅槃前 的 遺 囑 嗎?

說闡陀i 城 入滅 闡陀 已證 他 車匿) 四 羅漢 有供 養家 比丘的事 0 這 , 記錄 極為 跡 親厚 , 見於巴利文的 經裏有不同的 , 所 以 舍利弗懷疑 傳記 、相應部 0 A 他沒有究竟 佛在世時 《S》三五·八七) , 但 闡 陀 佛肯定地 在王舍

中部》 М **>** 兀 兀 及漢譯的 雜 阿 |含經》 四七・一二六六) В

四 如來涅槃後 難為 他說 《教迦 , 闡陀在波羅奈住 )旃 延經》 大 0 向上 座們 入 0 這也 請益 是 , 都不合機宜 《相應部 **>** 後來 S , 到拘 談 九 彌

雜 阿含經》 (一〇·二二六) 所共說的 0 Α 說 闡陀 死 於佛 世 В 說 佛 湟

槃後才證果,這顯然是不相合的。

銅鍱 律 依 涅 小 操經 品 說 : 佛 入涅槃時 ^ 五百犍度》 , 闡陀還 也說 在 : 結集後 人間 佛為他制 , 30 難 奉了 立 僧命 T 梵壇 罰 率眾去拘 法

五七

佛陀最後之教誡

不承認 願意接受處 不得共事 述 律 分 , , 處罰 老是那樣 我何豫汝等事?我不 • 諸 小 闡 得 華 法眼淨 陀的 五分律 闡陀 品 刀 罪 國土比丘聞 , 羽 默惡. 分 分律 • , 羯 僧 0 磨犍 僧 如旃 這就是梵 伽為 惡性違諫 \_\_ 闡陀起了慚愧心 伽 (初果) 陀羅 車匿 度》 四 五 他作不 儘 口 擅罰 被 數汝等!」 依 , 0 見舉 據佛 擯 都 , 《五百· 僧 崩 早就制立了學處 這都是與B , , 是佛 制 伽到 不 台 僧祇律》 , (發過失) 1集法》 精進修行 共 說 而 他藐 作羯 早就 予 處默 到 以 0 視僧伽 制立 所說 制 擯 磨 說相合的  $\subseteq$  $\hat{+}$ , 裁 他 , , -誦律》 四 不共住 證了阿羅漢果 T , 到 的 僧伽婆尸 也大致相 闡陀這才 , , 底 布薩 不接受處分 0 0 有什麼必要的 但 闡陀應早已心 說闡陀被舉還是不服 へ 擯 一檢讀 五分律》 自恣; 沙 心服 同 五八 廣 , , , 律 這才解除梵壇罰 如 並 T , 不入十 闡陀比 到 明說受阿 , 理由 處去 服 + 發見了矛 口 誦 阻 如惡 遊 拘 九 丘不 律

罪

的敍

教誨

的

處

難

的

皃

盾

睒

彌

度提出

成為如來最後的遺教呢

難改

0

要再

性

談

彌

數

可是

說

銅鍱

制罰 傳 是廣 為 的 我 題 命 種 陀 說 的 中 親 聯 , 0 惡 律 也就 大 典 1/7 厚 釋 想 如 如 , 同 而 型 的 及 種 到 信 涅 比 實 經 樣 闡 意 接受處罰 比 任 一槃經 丘. 的 陀 例 向 雜含 中 廣 但 丘 佛卻 被 的 世 中 對 律 , 並 編 闡 只是如 懺 這 心  $\checkmark$ , 肯定地 悔 未 陀的 佛 等 入了 所 運 0 世 消 還 闡 動 以 ` 經與 受教 傳說 Ē В 來 失 陀 失 有 不 制罰 說 滅 說 的 敗 同 , 後 律 為 僧 中 而 他 作 T 傳 部》 佛 伽 Ë 說 闡 可 悟 風 , 0 臨 證 陀 信 僧 事 需 Ī 人 , 的 佛是 實 雖為 伽 要 四 人 , 0 , 從當 事 涅 羅 那 那 以 上 Α 闡陀 槃 再提 說 漢果 我家佛 就 廣 十方比丘 , 闡 律 117 的 時 佛 1為實例 教界的 陀 聯 曾指 起闡 實情 涅 所說 早 想 槃 而 , -已在王 所不滿 為 陀比 且 法 聐 示 0 , 佛滅 堅決 闡 實情 佛 然 亦是我 , 用 丘 陀 世 不 而 含城 去理 應再提 作 的 早已在王 制罰 釋 以 , , 說 處罰 後 作 種 批 家 去世 法 解 服 為 比 評 闡 出 抑 成 官 ft. 他 陀 0 , 既 制 為 傳 的 舍 的 事 來 的 T 有供 城 請 記 釋 В 傳 與 力 主 實 0 去世 說 說 應該 錄 種 如 說 量 張 示 著 還 養 的 來 為 服 , 是這 遺 方法 不 佛 在 家 這 就 就 惡 命 日 的 有 而 潰 釋 狺 極 樣 問 的 的 性 闡 使

佛陀最後之教誡

五九

華 雨 六〇

性了! 法 見了 容許女眾出家 不得過五 這代表了過度重視 表示了比丘對於女眾 及 一 ,不得過五 別解為不得說 , 五 法顯譯本 這一 最好 教誨女人:經上說 ` 六句 問 不要與女眾說話 題 、六語的限制 , 也 0 , 雖有 被認為罪過 也許實際上行不通 這 五蘊 泥 , 問題的 應看 洹 , ` 經》 而敍 六處以外 如女眾 作危險物 0 學派 述在 五. 如不得已 , 可 ` 想見 的話 六語 前 法祖譯本 , 0 0 佛滅 所以 一而說法 惟 在波羅提木叉的波逸提中 優婆夷來求教誨 0 , 有 初 銅鍱 期 以 《五分律》 佛教 後 遊行經》 ` , 律》 那就得檢點自己 , 僧伽的 雑事 , 如王舍結集法會 與 **>** ` , 《僧祇律》 作為 比丘們最好不要見他 是沒有說到 領導者是怎樣的 四 1分律》 如 來最後的 攝護 就 , 机有為女 的; 解說 , ` 對於請 為說法 業 教 十誦 看 長部 誨 待 說 女 求 律 這

遺教經 說經 戒為 六 依 那 所 樣的 依止 止經戒: ]具體 這與 如來 0 遺教的意趣 遊行經》 人 滅 T , 說 : 學眾有無所依 大致是 阿難 樣的 ! 汝謂佛滅度後 止 0 無師 不過佛說 一可稟承: 極 , 的 無復覆護失所恃 為 悵 簡 要 惘 沒有 所以 佛

所 經 妙法 與戒 耶?勿造斯 依 法祖 即 次說 止 法 , 譯 為 的 與 此 律 本 : 即 比 0 觀 但 便是汝等大師 丘 傳 的 的 常用半月望 ĺ 日 我成佛 .樣是比丘 覆護 誦 當怙經 於北、 依 方的 來所 恃 戒 晦 所 0 0 說經戒 \_\_\_ 有 講 依 法顯 部 止 戒 , 新 長 部》 比丘 譯本 翫經 六 律 , 齋之日 即 作 : 奉戒 們的 是汝護 作 雜 事 高 大師 : 座 我 **\** , , 都是舉法與 誦 制 是汝所恃 所說之法律 0 經; 戒波羅提 , 泥 先說到 歸 洹 經 心於 。 律 法 **\** 木 先說 經中 經 為 叉 經 十二分教 汝等 , , 令如 與 法 及 明 戒 師 餘 台 佛 舉 所 0 為 出了 十 二 說 在 E 經 種 , 次 丘 部 戒 經 種

異依 本來 說到 止 法 法是 與 滅 律 切 S , 俤 **\** 而 法的 對比 四七 總稱 丘的 九 依 , ; 所 處 是佛涅 以 大師 不妨說法 槃那 , 局 為 年 限 依 於波羅提 , 佛 止 為 , 四 如 <u>|</u>難說 木叉 說 的 自 , 與其 依 止 ^ 餘 遊 , 法 行 五. 本不 依 經 止 等 合 ,

說

:

我

令汝等

,

每於半日

月說

波

羅

提木

叉

, 當.

知

此

.則

是汝大師

, 是汝

依

處

0

雖

所師 仴 佛 0 法 如 伯 分 說 為 戒為 即 依 法 止 頗 ` 律 戒為大師 法與 戒 , 所 說 , 凯 所 不 以 -圓滿 法 與 律都是比 戒不能代表 丘們 所 切 依 止 0 流行 為

比

丘.

於

不

六一

佛

陀最後之教誡

選 集

,

華

羽

普遍 西北印度的有部律師 羅提木叉是汝大師 所以常聽到 \_\_\_ 以戒為師 強調戒律的重要,這才但說以戒為師 也正是這一 \_\_\_ 0 系傳誦的教典 而圓 Œ 的 • 根 本的遺教 0 在中 或 , 遺教經》 法律是汝大師 遺教經》 流行得很 的 波

或 以法為師」 , 反而! 非常生疏 

題 在何 葉的 0 ]嚴厲責 處〉 也許覺得這 七、捨小小 中 說 難 0 ·戒 : 這是史實 檢考各本 遺命早經否決, 阿難稟承佛命 , , 雖被大迦葉否定了 泥洹 如保 經》 , 向 存記錄下來 ` 五百結集大會提出這 法祖譯本」 , 但到 , 顯見僧伽有違反釋尊遺命 底是佛的 ` 雜 問題 遺命 事 Š 都略去這 受到了大迦 如 四 難 的 論 過

過失 著多事吧! 而 主 張 小 小 戒可 捨的 , 也許 會據此而 振振 有詞 , 倒 不 如把它 删去 免得留

於長宿 出家敬順之法 八 (耆年) 敬順和樂: 處 0 這 ,不應喚其氏族姓字 遊行 遺命 的意義 經》 說 : 「 何在 ? 自今日始…… , 應喚大德 ^ 雜 事 這樣說 (或譯尊者) 上下相和 : 從今日 ,當順 , 或云具壽 禮 小下 度

-苾芻

(或

斯

則

稱為 譯長老) 友 老大苾芻應喚小者為具壽」 , 應稱 大德或長老 0 法顯 譯本」 《長部》 的 : 與《雜事》 「各依次第 大同 ,大小 也說 相敬 不能 不得

0

,

万.

呼姓 得稱佛為 如迦葉) 皆喚名字」 道名 友」及「 (如阿 0 瞿曇」 這是佛世與佛後的 難 外 的 比 彼 近們 此是稱 依受戒的 一大區別 友 先後 0 稱女眾為姊妹) 佛在世時 (大小) 為次第 佛弟子們 的 ; 不依學德 互. , 相 除 稱 Ì 姓 不

0

第 智慧 所 以 修證 雖有先後次第 職務 , 知 而沒有尊 僧事 , 卑的 如叢 意義 林執事 , 大家是同 年齡 |参道友 (世俗年齡 事實上 種 智慧與 陸為

次

修證 上 座 , 口 能 有了優越的 後出家的勝於上座們 地位 , 連稱呼 也得尊稱 但 在佛 後 為大德 僧伽間: (尊者 的 上下 T 遊 這 離 情 逐漸 形 的 形 發展 成

九 審 決無疑 這與 遺教經》 同 佛 再問弟子們

座們

地位的

提高

,

上

座中

心

的

|佛教

也就

%這樣的

逐漸完成

但 弟 子 於四諦都已信 解 無疑 0 這不但表示 相 了信 **上解究竟** , 也表示 有疑者當速諮決 Ì 釋尊的 ?教化已

經圓 成 經說 四 難 向 ]佛表示 ,大眾淨信無疑 , 與 《遺教經 的阿冕樓陀說不同

佛陀最後之教誡

六四

羽 選

集

華

遺教經》 所含攝的八大人念, 與阿冕樓陀有關 0 阿奚樓陀 (與金毘羅等) 有少

欲 木叉為大師 知足 遠離 而非法與律;取 ` 精進 修行的 八大人念; 事 跡 0 這可 遺教經》 解說為 取 呵 , | 後樓陀 這是阿銭樓陀學系傳誦 而非 问 .難 取 波羅提 的

佛

陀最後之遺教

, 精 + 進莫放逸 念無常 ! : 此是如來最後之說 《長部》 說得極簡要 0 , 這是諸 只是對比丘們說: 本 所 同 的 0 遊行 諸行是壞法 經 無常 雜

泥洹 經》 法祖譯本 , 佛更 向比 丘們 顯示佛身 , (示手臂 意思說 , 逢 事

段相合 難見 如來身也不免無常 泥洹 但 《涅槃經》 經》 更說到當來彌勒 大家應該精 系 , 特著重 進 於開 佛 !佛將涅 示 0 無常 這 操了 與 , 策勉比丘 遺教經 顯得佛是優曇鉢華 **>** 菂 中 修行 解脫 究 竟及結說 那 樣 難

的記錄 八 十 都有此說 查考起來 善知識 : , , 但這是佛在王舍城山谷精舍為阿難說的 四 難說 雜 阿 ||含經》 第一次 是半梵行 (二七· 七二六等) , 佛說是全梵行 ` ^ 相 , 這是 應部 並非娑羅雙樹間 雜 事 ^ S 特  $\equiv$ 

十二、乞僧自恣:這是「法顯譯本」所特有的。 佛說:「汝等若見我身、口

請告訴我,以便懺謝 意脫相犯觸,汝當語我!」 0 釋尊大慈悲,雖然三業清淨 這是說:如三業中那些不清淨 , 而為弟子們作出良好的榜樣 , 那些對大家不住

恣,實在是在舍衛城

,

向舍利弗作如此說(

《S 》八・七、

《雜含》

四 五

出家應請求別人慈悲舉發他,

以免無意中有所違犯

0

但是釋尊的僧中乞求自

## 四

的共通內容 與 說 經文安放在這裏的;其他十項 《遺教經 其 中 將上面十二事總結來說,末二項 安慰阿 也正是佛為比丘們所作的最後教誡 相通 難 。尤其是依止經戒 、敬念四處、 ,即使不是最後的遺教,也是佛入涅槃前不久的教 依止經戒 • 審決無疑 善知識與乞僧自恣,是傳誦者將別處的 、審決無疑 0 ` 念無常 出家 、治罰惡□ 、念無常 三項 , 教誨女人、 為二大遺教 五項 ´, 意義

六五

佛陀最後之教誡

六六

《涅槃經》系所特有的,都是佛滅前後有關僧

團的問題。 將這些問題分析研究,更了解當時佛教界的實情 (十方比丘中心 捨小小戒、敬順和樂

—五項,為

華

雨 選 集

佛教 而 抑制釋種的,(比丘中心而) , 在這一情勢下發展而完成 嚴男女之別的,重律的,尊上座的。上座系的

相近者,更有《增壹阿含經》(四二・三)

與 《大般涅槃經》

,惟僅「安

記

慰阿難」、「教誨女人」、「治罰車那」 、「上下敬順」 四事 0 印 順附

——一三八頁)

(本文節錄自 《華雨集》 第三冊一一五

## 研究佛法的立場與方法

到這裡來 諸位(佛光山中國佛教研究院)同學:我這四年來人都病瘦了 雖然心裡非常歡喜 , 但是因身體不好 , 頭腦大概也差了 ,大家的好意 , 沒有什麼

好的可以講來貢獻給諸位

家報告 裡修學 從前學的 為自己沒有好好的跟人學過 者是隨便談談,這樣子有了一 也是研究佛法的人。我是只有從太虛大師和法尊法師那裡 諸位現在是在學院裡修學,是研究佛法的階段。至於我自己,一般人看來 ,可以說是東翻西翻自己學來的 不一定合用 和我的 想法 這總是從我過去修學的構想和 ,為什麼要學佛 ,所以我也不會教別人。 點啟 發 0 我是沒有福報像諸位這樣能 ,我想學什麼樣的 有 人問我怎樣學的 <u>|</u>過程| 諸位今天來 佛法等問 而 ,看看 來的 我也說不出 他們的文章 我也只有將 題 夠 長 期在學院 隨便向 來 大 或 我 因

研究佛法的立場與方法

六七

六八

華

羽

選

集

長那樣 深 了以後 衰微 人 面我覺得佛法是 為 好像與 我在 什麼同 沒有 要來改善佛教 我 家 (我經上 郷的 生起兩 臺灣這麼好 我們實際上的 詩候 種感想 看到的佛法 口 事 , , 有 在偶然的因緣中 , , 當 振 只是趕經懺 , \_\_\_ 佛教距 **興改革** 前 的 是佛法的 , 有相當大的 佛教又是 佛教的心 離這 0 理論 我知 麼遠?這問題在那裡? , 知道有佛法 回事 很高深 距 道佛法後 0 只是想探究:佛法這 離 0 0 代表佛教的 但是我沒有像虛大師 , 佛法的精 , 0 就找幾部 我們海寧家鄉的佛法非常 神很 , 如我 經 偉大; |麼好 ` 家鄉的 論 和 看 , 另 這 你 看 麼高 出 們

方

看

家

院

我在沒有出家以前 , 就 有了 個反省: 佛法這麼好 , 是 \_\_\_ 切智者之學

樣呢? 沒有什 研究 深的 竟是什麼以外 從前 為什 麼掛 後來 礙 是沒有的 麼佛教會成這個 我自己看經 , 還想了 跑出來出家 , 至少 解佛法怎麽慢慢演變?其原因何在?這是存在我內心當中 , 到那 樣子 東 0 我修 翻 個 西 學佛: 詩 翻 期為 只是民間習俗的信仰? 法研 總之也不好懂 止 究經論的 , 佛教與佛法不太一 意念 0 後來父母去世了 , 除 像 Ť 現在 致 想要了 還有大學生在 , 為 什 解 佛教 自己 :麼會這 最 ) Hz 究

推動我一直研究下去的力量

對我們有點好處才好; 問 第三等才是修福 本來在! 佛法上 講 , 出家人 若自己學了佛法 如廣修塔寺之類的事 應該只有三條路: , 對自己一 情 0 在佛法裡修學 上上等是修行 點好處都沒有 , ,第二等才輪 說 , 那麼我 佛 法好 們 , 總 ПЦ 到 壆

來研究 家學是不對的 在印 還是為了真理的追求 度有 仟 |麼演變?到中 0 我自己很慚愧 , 追求佛法的根本原理究竟是什麼樣?佛法 國 來又為什麼發展成現在的 , 沒有能夠真正向修證的路子走 `現象?我是基於這個意 0 不過對佛法方 如 何 慢慢發展 面

以為中國 我當: 因 然信 此 人就 , 我的 假使他不對 定要信中 學佛態度是:我是信佛 國 , 那就是 祖 師 的 中 教 國 理 人的 , , 我 我不是信別人 並沒 , 我 (也不信 (有這個) 觀 , 0 我不一 念 我是信佛法 0 假 定信祖師 使是真正 所 的 以 0 在 有 佛 原 法

我對世界上的學問 懂 得不多 , 雖然也寫許多文章, 我所說的主 要是在 追究佛

則上

,

我是在追究我所信

仰

的

佛法

,

我是以

佛法為中

心的

究佛法的立場與方法 六九

研

法的 真理 華 0 我要以 羽 選 根本的佛法、 集 真實的佛法 ,作為我的信仰 七〇 T 解它 對 我們

類

對我 個 | 入有什 -麼好處 , 這是我真 定的 個 根 本 動 機

們自己發生 呢?所以 同 自己毫不相干 有的 所 以 人研 自己雖然沒有能夠 , 我們越是能 關 究佛法 係 0 原則的 , 沒有關 , 知 說 好像把它看成什麼學問 道 係你為什 , 佛法的 在修證 這不是我們學佛之人的態度 好處 麼要學呢?你都不曉得好處 方面 用 , 越 功 知 , 道 但是這和 佛法 樣 , 超出世 在研 0 有些人研究佛法的動 學佛的· 究研究 蕳 的 , 為什 特 Ĺ , 提倡 質 佛法 麼 要叫 越 提倡 是 要 與 人信 能 機 豿 我 頗

我是三 宗才對 派 有 論宗 派 X 0 問 的 在 我是什 我覺得 有的 好像 我們 稱我 |麼宗 , 宗 , 論 到 我 師 Ш 都是以 上 不 曉得 我 , 有好幾: 也 佛法 應該 不懂他們 怎麼說 條路 適 應 時代 為 樣 何 0 照一 如此 0 ` 適 我沒有什麼宗 應特殊文化 般人的想法 , 其實我不是這樣的 思 , , 總該 不 想 過 /有 歸 而 人以 發 屬 0 怎 展 什 麼 為 成 麼

增

加我們

的

信心

都

口

以

我自己知道不是這樣就好了

我是憑這一種意念來研究 , 漸漸發現到佛法最重要的根本原理 , 逐漸 的 Ť 解

慢的 派 研 究起來 派的 思想之間 , 才 曉 院 得 沒 有 , 有些 那麼複 什 麼不 峝 雜 0 大概 諸 位 定以為 個 問題提出來的 派 <del>\_\_</del> 派 話 複 雜得 , 不是這 狼 樣 據我 就 慢

是那 我不是從事 樣 頂 **}**純宗派: 多 繭 一個看法 的 研究 , 0 不 雖然各宗派也寫 過問 題多了 錯綜 點 起來 , 都是粗 , 就好 枝大葉 像 有 很多很多不同 , 沒有 深刻研 究

我不想做

宗

派的子

孫

,

不想做一

宗

派的

大師

, 不管

我 走的 這條路子 , 口 能 有 人說是不合潮 流 ` 不合時宜的 我 寫 東 西 時

法的 都不 這些 加 重 , 寫出. 要意 考慮 義 來有人看也好 只覺得我對佛法有 0 在三 寶裡面 , 奉 沒有人看也 獻這 這 麼 點 點誠 好好 , 是好是壞 , 寫好 心 , 了就印· 我要追究佛法的 , 我也不太考慮 在那 裡 , 真 有 理 人 , 長 看沒 想了 期 災 來 看 解 佛 我

我 對 佛法研 究的 態度就是這 樣

什 一麼就 在 這意 有什麼賣給你 研 究佛法的立場與方法 義上 , 我學佛法 我 沒有 和 這 那 個 開 觀念 舖子 的不 , 我之所以東摸 太同 0 像百 **!**貨公司 點 , 七一 西摸 , 樣樣 點 都 有 只是想 你

華

羽

選

集

在裡面找到 根本 0 佛法有所謂 佛法 , 與它所以發展的情形 「方便」 ,方便是有時間 。這個發展 性 , 有空間 , 可能是相當好的 性 , 在某 階段好 也可

得很 能不太好的 過了 嵵 , 時代不同了, 也許這個方便會成為 種障 礙

眾 子氣 麼捨呢?就是達到了某一 合時宜的 我 所 , 我都不考慮 , 就這樣講 以我研究的 總是以究竟佛法為重 法華經》 0 我覺得某些只是方便,不是究竟的東西 , 要我講好聽話 有一句話 0 , 這許多 不是樣樣都在提倡 階段 , , 我總覺得非常好: 就是我學佛的動 0 奉承 自己這個 , 有更好更適合的 奉承 ,我也不專門批評 樣子 , 那 機與態度 我是不會的 , 能夠怎樣發展 「正直捨方便 , 就提倡這個 , 我不講是可 , 甚至可 0 0 我在 我這個-, , 但說 原 以說是我就是這樣 能夠得到多少的信 , 以的 不 則 人 -適合的 主 , 無上道。」 生來是不太 你要我 帶點書呆 就捨掉 怎

樣演變發展 經過好多年以後 , 對現代來講 , 大概 , 在民 有些是更適合的 國 三十年前 , , 我對佛法有了大概的 更適應現代的; 某些 認 , 頂好不要談 識 佛法這

的人

本書叫 思想 , 引證 即 做 使過去非常好的 但 得 很簡 總要把 钔 度之佛教 單 你的證據拿出來; , 不像現代人寫書。 , 但現在卻不太適合 0 這本書 我想到就 所 以我 受了近代文化的影響 就想: 寫 0 我有了這個認識 , 只表示自己的 把這本書改編 , 你說 意思 , 當 寫 成 的 而 初 我就 幾本 雖 能 雖然引 大 表 部 現

的

詳

-細引證

,

切合起來

, 就可

以表示我個

人對佛法完整的

看

法

和

T

解

的

你

不過

,

對印

度佛教的

研

究

,

我到

現在只寫了

兩本

,

部是

說

切

有

部

為

主

證

它

因 的論書與論 緣 , 不是我想寫的東 師之研 究

完 西 , 0 現在 部是 病 T 原始佛教聖典之集成 以 後 , 過去雖然有 願要寫 **>** 0 其 他的 , 大 概 , 都是有 也寫不成 別 就 的

做多少 佛法的本來意義是什麼?究竟什 配合 不過 我 現在 , 不是自己想做多少 以 , |想寫最| 我 盡自己力量去做就 的想法 重要的 , 也沒 本 有 , 就能做 什麼遺 書 好 T , 麼 說 0 能做 Ш 多少 憾 明 從 做大乘?我們不要口 , 我們 最 多少 初的 我 沒有 在這 , 佛 要靠福德因 法演 什麼遺憾 個無邊生死當 進到 緣 說 大 ! 大乘 乘佛 假 , 使身體 以及時代 中 法 , , 能做 實際上不是這 的 :過程 還 多少 種 口 以 種 大乘 的 齧

係

研

究佛法的立場與方法

元

華

羽

選

集

麼 以上只是象徵性的談談 口 事 0 不過 )能否寫成 (自己的 自己也不曉得 研究而已 0 人命 無常 , 沒有幾天的時間 也說 不定

佛教的、 常 法 研究佛法呢?當然是研究經 也可 諸法 就是所謂的 我 方法 以前 以說是凡事實上的 無 寫過 我 0 那麼我們怎麼來研究佛法呢?佛曾經說出 0 篇文章 我覺得 方法論 \_\_\_ , , 我們 ПП 切存在是離 ` 0 我的 論 做 研 ` 1想法很 究佛法的時候 各宗派裡面許多的 以佛法研究佛法〉 不開 頏 的普 古 , [遍法則 我是一 , 應該要引用 道 , 理 個佛教徒 有的人也許看 , 這個法則 種 現實世 但研 這 究時 , 方法 就是 蕳 我 的 們 要有 過 (來處) 普遍 要用 諸 怎樣 真 種 理 行 我 理 來 無

化的 了演變 你說完全不變 簡 0 比 單 又 的 方佛說出 (如佛所 說 , , 還是從前那樣 訂的 來的某 諸行無常 制 度 句 話 , 我們 , 是不可能的 經後來佛弟子慢慢弘揚 是說明現在世間 稱為 戒律 0 , 就是現在的 這套戒律也會因區 所存在的東 , 泰國 它自然而 西 , , 域 都是不停的在 他們的出 而 然多多少 慢慢 家制度 演 少有 變 變

切

問

題

要盡形壽受持的 是不能得比 人人可以出家 丘 戒 的 , , 有的出家七天,有的出家十五天。 沒有說我發心去受七天的 0 那 麼 , 他們 現 在的 辦法 或兩 , 你 個月的 說 好 嚴格講 嗎?這 比丘戒;這樣 不是好 , 出家受比丘 不 好 發心 的 戒 問 , 題 根 , 是 本

素 考慮同 說 到 諸法 蒔 的環境 無我  $\Box$ , 如把時代 , 是一 切沒有獨存的 ` 環境 抛開 實體 T , 講 0 起 如 制 種制 度來是抽 度 , 象 要考慮到 ` 不實際 時 的

因

(要懂!

得這就是變化

中

的

方便就是了!

題 假 如有 , 你多一 有 人問 了這 點了 我自己研究內容 個 觀念 解 , 研 對 |研究問 究什麼問 , 我 題 說 的 題 不出 看法 必 須顧 來 , 也就會更加正 慮同 我只是本著自己的 時 代的 確 其它很多問 點 理 解 去研 題 這許多 究 0 不 톔

,

,

0

我 看 別 入的 書 , 多數是 小範圍 研究 , 其他 什麼也不管 0 專門 研 究 個 問 題 , 有 過

大視界 時 候 研 如果不管其他的 究得 , 研 究才會有 狼 精細 , 好得很 更多的 縮 小 範 成 ; 韋 就 可是從 , 那 麼研 整! 個 佛 究出來的只是小問 教來 着 , 也許 並 題 不 Ē , 對 確 整 0 個 我 以 佛教的意 為 愛擴

研 究佛法的立場與方法 七五

無常是時

不可 能有好的 華 雨 選 成就 集 0 我的研究 ,是從 無常」 ` 無我 七六 著眼 的

義

代先後: 有看 它為什 過 麼演 的 , 我 演 變 變 不 懂 0 , 所 , 我只用我們 以 無我 , 我告訴 \_\_\_ 是同 佛法的基本方法 大家沒有別的 蒔 的 ?影響關 係 研究方法; , 將 時 間 無常 ` 世間 空間結合起 ` 無我 上的 , 方法 做 為 來 我研 很多 看 問 究 題 我 的 沒 看

諸 位都還在學, 將來不一 定人人能繼續研究 , 有的出去弘法 , 或者 修行

過

也許有人仍繼

續研

究

佛法

,

所

以

我提

到這

點

法論

在 研 究 的 過程當中 , 有 點我 看 得很重 要 佛法究竟有什 麼不 峝 , 比 # 蕳

其他的 更好?可以分二方面 釋迦. 牟尼佛時 候 , 來講 有 種 完善的 制 度 戒律 0 傳到中 或 , 後 來有叢 林

的 制 廁 所裡去要換鞋子 度 人 很 , 到 少 現 我自己也沒有 在 · 一 許 , 有 以為這是最要緊的 新的 研 制 究 度 0 0 中 不 要以 或 現 在 為 對 講 制 度都 戒律中真正重要的 戒律是什麼樣的呢? 是 樣 , 佛的 事情 制 晚 度 上 好 不 實 吃 際. 像不知道 飯 E 研 到 究

樣 。所以戒律的真正意義 ,我們出家人要有人發心去研究

據我的 了 解 , 佛教的戒律是一 種集體的 生活 , 修行也就在集體生活中去鍛

依戒律的

親點

,

佛法並

不重於個

人去住茅蓬修行

這是共世間

的

雖然

般

鍊

起來 都很尊敬這 犯了 錯誤 種人 , 戒律中有 佛教戒律有什麼特色?它是道德的感化和法律的 種 種 處罰的規定;但不止於此 , 而是在充滿道德精 制裁兩者統 神

不得;就是動機不純正的人 感化之下, 慢慢也會成為龍象的 彼此和睦 有一 這就是佛教戒律的特質而發生偉大的作用 種法律制裁的 0 在這 , 在這 限制 個集體生活裡 裡面多住 所 以在佛的時代, |幾年 ,大家都有共同 , 經過師 真正出家的 友的 的信念 正法住世 陶冶 淨善的. 環境的 個 個 行為 熏習 都

在這 裡面 這種 組 , 織 與社會上的組織不太相同 律制 它是道德感化與法律制 裁 相 綜合的 如在 學院

,

,

的話 尼佛在世 , 如果是學生不許可 佛也 是很 平等的 樣的 依法 , 是法治的 老師也 而 行 0 佛的 絕對 每 律制 不許 \_\_\_ 口 , 是真正的平等 , 佛的 不是對某些人 制 度是平等的 民主 加 訂 的 0 即 在 這道德感 使 釋 迦牟

究佛法的立場與方法

研

法律制裁之下 華 羽 選 ,人人都修持佛法、研究法義 集 ,各盡其力去發揮

化

究 會更合於佛法 己的想法搞 把這 當然 裡 面真正 嚴格的說 套組織 0 這是佛法偉大的特質 精神原則拿出來 , , 或是參照政治或其他組織 現在並沒有這個 , 用現在的方式去實踐的話 , 在我 東西 認識 依律而住的 , , 釋迦 照人家的辦法 全尼佛不像世俗 僧 專 , 也來 我想會比 0 假 使我們去研 套 般那樣 照著自 我 想

我在研究中加深了我的信心

當時 讀了 此 義理· 共之法 一與世 好幾年 Ē , 一、另一 沒有 間 或在修行的 !世界上的宗教很多 不 同 現在那樣 方面 應該對佛法與 呢?依我的 方法上 , 是理論 , 研究 T , 世間 作簡單的指 的 解 , 中 法華經》 , 0 佛法確 或 法不太相 佛 的 方面用制度,一 ` 钔 有不 導 ` 度 同 0 -共之法 (華嚴! 佛所 的 的 有所了 西方的 說 經 崩的 W , 與世 方面 解 , , 佛教至 著重, 大部 開示 我們必須 間法不同 在什 , 少有 用法來指導 大部 確 麼地方呢?那 認佛 我 的 種 想 與 不 法 的 諸 他 過 們 位 在 在

不同的地方

0

又如哲學

,

從東方到西方

哲學家不曉得有多少

,

但佛法至少要有

他們 不同的地方 0 假 如自以為佛法偉大 , 而 佛法所講的與他們所 說 的 樣 , 那

與 就 糟 Ī 就 ₩ 蕳 因 [為既 法所沒有的 然 樣 , (不共世間 有 Ì 他的 的 , 更何必 來說 再要佛法? , 當然就是 緣起性 空 0 空 , 這就

是佛

法

的

不

共之法

0

諸行

無常

, 諸法

無我

,

都是依此

而

顯

示

出

來

緣起

是

說

佛 世間 的 前 制 現 的 象 度 與 切 , (其他的 都是依 , 無論是天文 緣 所 以 而 不 存 亩 在 的 地 0 理論 理 0 佛 自然界 與 說 制 緣起 度 有 動物 馤 \_\_\_ 是最 , 佛法 界 通 , 稱為 遍 乃至我們 的 法 依 則 法 個 , 從 攝 人 這 生 僧 **蓮上** ?裡才 0 ?會了 把 心 握 緣 解 理

有許 多進· 我們 步 為 什 的 思想 麼信佛?是因 , 有的近 於緣起 為佛是大徹大悟 , 但 他們 了的 不 能 夠 佛的 徹 底 浴的完<sup>·</sup> 大徹大悟是怎樣呢 全的 達到 Ħ 標 你

0

?

起的

原

則

,

在思想上

`

制

度上

,

及

實際的修

持

上

,

都會有

與

世

間

不

冒

處

0

世

蕳

1

範 為了 曉得 使人也能 , 我 也不 徹悟 -曉得 0 , 既然不 所 以 說 法 曉 得 0 佛 所說 那怎麼生信呢 出來 的 法 ? 義 佛坐菩提樹 來指導出 家 下大徹大 人 應做 以了 悟 的 生活 以 解的 後 動

律制 研 究 , 佛法的立場與 頗 世 間 不 同 分法 , 這 |表示| 了他證悟的 內容與別 入不同 七九 , 這是可

八〇

根

雨 選 集

華

本原則 家的證智 在 心 裡 , 從 , , 理論 我們 我們都不知道 ` 不知道;說出來、 事實的統 , 但從他 中 , 做出來, 表現出與世 我發覺佛法義理超越 總可以看到 蕳 不 同的 世間特殊的 , 特別 뫒 0 偉大 研 究佛教制度的 地方 0 我是從這 佛老

深深信得佛真正的證悟

我有很多看法與別人的看法不大相同

0

譬如說

,

某人在修行

,某人開

悟了!

辿

行的 行的 修行 這 會身心有些 種特殊 這是絕對 方法 , ` 開 道家有修持的方法 經 , 悟當然是好事情 三特殊的 西洋的: 驗 可 信的 0 在佛法當 泛經驗 神教也有 0 在內 , 這是信 中 心當中或身體 , , 不過 啦 中 神 國儒 , 蓪 他 仰宗教的 , 就是其 們的禱告也是修行的 家也 不只是佛 有 上得 中 Ĺ 到特 法講 所應相信的 點 的 , 殊經驗 類 印 修行 度婆羅門教 \_\_\_ , , 宗教的終點 不管你自己有沒有得 類 0 世界上的宗教都要修 0 如 ` 六派 真的修行 哲學都有 就是要靠 É 到 然 修

看到什麼東西 所 以 , 單 講 經 修行 驗到什麼 並不 , 這並不能保證你經驗的 定就是佛法 世界上各種宗教都 就是佛法 有修行呢 0 那 麼用什麼方法 ! 你 說 你

引導你 要學禪 建立 在我 事實 能夠 為我 麼樣! 來區 了 記 這不是真 都要教: 解 心 們 佛 輪 發 子 別 , , 不是 揚 學佛 能 教 人 呢?這有兩 , , 訚 使我 寒山 啟 你 且. Ī , , , 都是平 佛 那 的 發你 身業 的 舉 正 , 信心 教就 主 辿 |佛法 常 模範 世 要用教徒 怪 很 件 , , ` 語業 修行的· 增強 模 使你 個方法 吃香 事 和 淡正常的 0 , 怪樣的 從佛 來說 大家這樣學 外 道 誡 向 , , ` 意業! 來引 : 推 的 上 簡 人 , 他要正 直崇拜 我們 樣 證 動 0 0 , 導 悟 現 都 又 T 可 在 如 與 支持我很衰弱的 以 中 寒 , 0 , 我對 這成 得不 Ш 有些 釋迦 常 國 不是侈談 以教 佛法的根本義理是否相合 後 式 人 , 0 有時 什麼 停了 佛法 佛 人 化 牟尼 中 濟 所 國 佛教 神通 表現 稍微 樣子 的 公式 佛教 候真 미 0 然在 研 是佛法的 身體 出來 修行 ! 究著重在 化 過去許多大師 自 0 ` 我的 I覺得驕 大 瘋 因為 , 為 字 有 , , , 對弟 就說 想法 所謂 佛教也好 在佛法之中 外 喇 重點是教誡 這 道 嘛 傲 式的 子之間 前生後 兩 也 若以 有 神 方 美 , 國 面 神 能 通 0 佛 .的 世 夠 其 此 通 輪 輪 嬉 行為表現是什 這 老 活 組 他宗教 為 皮有很 織 少奉獻 從 教 典 兩 人 動 說 用 神 家 型 的 神 語言 誡 方 佛 教 面 捅 歷 通 輪 117 多人 來 生 史 來 好 作 的

研

究佛法的立場與方法

華 羽 選

己的 一分心力

識的 我研 基本」 究的重點是重在根本,假使你們請我講唯識學 思想 我倒是知道一 些。 我讀書還有中國人的習性 ,我是講不好 讀書貴識大 但若講唯

體 ;

我現在寫作

也要引證

,

那是適應這個時代罷了

麼講 受 來的 古典 永遠在變 看古典的書,不只懂了就好 第一 這樣 中 心得 我們研究佛法 步 我還是這 要有 研 ; 不 一 , , 諸行無常 究 要讀懂它講些什麼 |麼講 我們佛法才能進步 定是正確的 種新的了 ,當然要看古代的書 你停止 解 點 不錯; 就停止了 當然不一定每一個 了 也不一定要去發表 ,但這是不夠的 就等於退步 , 點不錯算得了什麼?沒有進步了 才能發揚起來 , 那永遠不進步; 例 如印 0 孔子說 學問· 人看書就能寫出 度翻譯的經論 , 你放在心裡 也是這 如果只是照本宣科 温故知 你要從 樣 , 只是你看 一心得 新 中 温故 國古代的註解 ·這個 而 我們 書的 從前 中 且 寫出 世 不只 從 怎 感

諸位讀書 有的人不會讀 死讀 死記 , 老師這麼講我也把他記下 來 將來

道自己 我好照著講 :讀書: 想錯 的 嵵 候 I 0 假如 , , 要有 知 道 研究學問 錯 點 新 , 就是進步了 的 領會 的話 , 0 最初 這樣 0 看書的 假使三年 連入門都談 時 以前 候 不上 , 以為 有 , 這樣 點 豈止沒有 自己的 , 到 進步 想法 現 在 還 一一巴 是這 後 來 ! 樣 我 知

認識就 裡?我們在 說明你沒有進步 越來 越 不 斷 正 的 確 糾 0 我們 越 正 |來越有! 過 程當中 定要自己時 好的 , 不 貢 獻 斷 常想 大 的 家 糾 正 0 , 使理由 我們認 所 以 我們 識 更充分 上的錯誤 要培養溫 , 這 個 , 故 那 地 知 麼對 方錯 新 的 佛 誤 精 法 在

不僅 是看 懂 ` 記住 ` 會背 會 講 0

,

,

神

的

那

另 點 佛法是宗教的 , 我們 學了以後 , 你覺得這個 理論. 在 你 的 心

麼作 對 學了這些 佛 用?有 教有 熱心 沒有 , 學了 點用 以後 來護持聖教;覺得眾生非常苦惱 處? , 自己不起這些 佛法總是要我們 一觀念 減 , 那 少 是你 煩惱 , 應該 純粹在書本子看見些 , ПП 我們 如 何 救 增 度 長 **| 慈悲心** 袓 0 假 起 概念 些 使 我 我

不必談真正 的 修證 , 即 使我 們 在 研究學問 , 或是幫助 佛教 , 從 事 福 德事

沒有變成自己的

研 究佛法的立場與方法

河

越

師

雨 選

集

華

點 好處 脾氣 解 父、 煩惱 我們也要時 忘了這點 師兄 幾大部書擺在 家的苦 , T , 脾 天到 氣 `` 警策自己 佛法究竟是宗教 師弟都不 常用 慢慢少發了; 痛 晚苦苦惱惱的 , , 要用 就與研 佛法來指導自己 圖 不如我 , 那麼雖 書館 佛法來熏陶 究世 裡 向 , , 不是世 然深的 那 間 來 , 仍不 的學 懶 你 或者你學了 自己 這 懶 0 得用 問 蕳 沒有 的 個 把佛法的基本原理時常放 的 不 人 -肯做 就越 處 樣 知識 應該時常在佛法裡改變氣質 , 至少對自己仍 , , 來越 變成 事 自己覺得了不得 , 希 , 2増加困 非 望諸位在學習當中 慢慢肯發心了 佛 教的 惱 有點 0 0 真正 即 好 在 , 使你 瞧 心 處 , 夢佛 這至少 裡 不 0 起 研 如 , 究得很 不 的 果 向 人 時常拿來指 -要忘了 就 來 你 人 看 時 越 有 要諒 常 學 好 看

華嚴 經》 善財 童子到: 處 参訪 , 他去參訪 的 人 , 大都不 -會講: 別 的 總是

講

這

點

發

給諸 來沒 己所 位參考 有 作的 能 夠 , 並不 好 0 好做 希望我們學習 是你想要聽禪 修證的 工夫 ` 研究 , , 只 就 是在 講 , 能 此 一禪給 研究 在佛法的 佛法 你 聽 領域上 , , 我 你 要什 也只能 研究 麼就 在 能 這 講 使 仠 所研 方面 麼 究的 講 :對自 我

點

向

己有好處,對佛教有貢獻,不只是做學問而已。希望大家記住!學佛是長期性,

學菩薩需要經過三大阿僧祇劫,至少我們這一生學佛,也不只是幾年的事情,希

望大家要繼續精進!(依光記)

(本文節錄自《華雨集》第五冊六一——七九頁)

研究佛法的立場與方法

華雨選集

## **邛順導師訪問記**

## ——普獻、宏印法師等訪問 —

問:靜坐時,如何靜下來止觀?

如念佛 說 不淨觀也是「念不淨」 想什麼都不想 依觀而成就 方法很多, 答:修道的 、念法 让的 、念僧等 那是 但基本原則是不變的 主體 但 一般人所做不到的 , 般來說 不外乎止觀 ,是念;「數息觀」 心要安在所念上, ,真正的觀慧要成就止才能起修的 , 因止觀而成就定慧 第一 。這也就是說 , 不讓它跑掉 是「安那般那念」 要在心理上抓住 ,先要修 。或依止而修觀的 如念佛的 ,就是念出入息; 念 事 約達成靜 ,心不離於佛 , 0 如 佛法中 開始就 也有 止來

八七

這一

念 。

能繫念不忘

,其他的雜念事自然就沒有了

印順導師訪問記

集

華

念是一定要馳散的 第二 原則是: 如 , 忽而想這,忽而想那 念二一 馳散 ,就要馬上抓 , 不可能安住在所念的 河來 攝心 心念雖然散 0 初學習時 失

了,不要心生厭 悔 只要立刻把它抓回來;否則徒增煩惱 念 跑就 抓 口 來

到最後 只怕妄想馳散到別處 ,不再馳散 , 心便安靜的住在那 而不能警覺) 裏了 慢慢的念稍 0 攝念」 動 如照顧 , 就能很快安住所念了 小 孩子一樣 ,不是

也就是孟子說的 次兩 樣 , 是到 次的 處亂跑的 ,要多次的教導 求其放心 必須要用 , 而已矣」!經上有 才會習慣下來 根繩子把它拴在柱子上 , 否則打他罵他 個有趣的比喻說: 起初 也是沒有 , 它還是亂轉亂 「心好比 用的 1 狗 這

心就靜下來了 修習 慢慢地習以 0 直到 成性 超作 , 意位」 心就 會靜 , 自然安住 下來而安住不動了 ,才算是真正成就 到後來 Ī 只 有此 要 靜 44 止

跳

但等到

7轉無可

轉

,

跳

無可

跳

也就靜靜睡下來不動了

修止

要修念

修

是

心 再修習觀慧 不斷的修習 不斷地進步 ,最後到達「止觀雙運」 才能引發

真般若。

問 : 修行人是否每天靜坐比較好?

滿興趣 的人 業忙 時間 而勉強 定在 今天晚上 想不太複雜 定差到那 不可 這主要是時 ]內靜 , 答:修行人 有的 定的時間 而 勉強時間 每天也沒有太多時間 , 抽 坐 只是增加心煩意亂 養成習慣 每天在 裏去 , , 間不 次 漸漸 靜坐是比較容易靜定的 延長 , , , 定 所以要有 能靜坐是最好的 明天早上又抽 延長時間 起初時間 在修習上是相當重要的 定的時間 , , 不容易成為 如勉強 [來靜坐 而已。 不 , 定時 要長 裏抽 如果 而引起煩 習慣 次, 企得好 間 一次 無論學習什麼, , 0 , 最好 但 而是慢慢地增加; 0 沒有 , 只因 躁 從前 修行要有善巧。 因 結 , , 果六 此 每天靜坐, 養成習慣性是很 如法善巧, , 定的時 失去興趣 出家人靜坐的時間 , 在 、七天就上 定時 定要有興 間 否則 要有 比 年輕人,體力好 , , 就成障 間 個 \_\_. 挹月 一癮了; 天到 7內不間斷的 重要的 , 定的 時間 趣 晚 礙 很 下來還沒有 , 另有 靜坐 詩間 多, 靜 長 Ī 從前 坐的 T 在家 世 在 如果思 吃鴉片 是 坐不 種 Ĺ 每 定的 天

不

樣

住

規

事

八九

充

癮

囙

順導師訪問記

修定的· 華 人, 雨 真正得定後 選 集 有 種餘力 出定後也仍有輕 安愉 九〇 快 的

,

,

感

問 修定時 如何修緣起空觀 ?

答 : 先要深切了 解緣起 無自 性的 道 理 , 然後把它 歸納 起來 , 歸納 成

的 性的 要義 到 達 0 比如 , 止 那是觀不起來的 一觀雙運 觀 兀 句 \_\_\_ 0 丕 如果光是修 可 0 從 得 止. 天臺宗觀 觀 再 , 或光是修定 起 兀 觀 生 , 不可 慢慢的 , 那麼沒有定的 得 止 0 與 如果不 觀 兩者 觀 理 解緣 矛 , 便是 可 趙 以 性 相 原 散 空 則 稱

問 如 何 以 中 觀觀法應用於生活? 心觀

而

修定不修觀

,

於佛法上也無多大用處

0

答 : 中 觀的 證裁法 , 與 般的 思維是不同 的 , 它是緣起觀 , 是達 到 解 脫 證悟

的

的 法門 應用 0 雖不 , 必 須 在 定要很深的定力 修 觀 有 成就 , 也就是對緣起 , 但散心 分別 有深 , 是不能成就觀 切的 體認 , 才能 的 0 應 嚴 格 用 在 的 說  $\exists$ 常生活 中 觀

在我們還沒有能體悟以 前 , 還只是一 般的 理 解 , 知道什麼是貪 , 什 麼樣是瞋 中

生活 什 , 麼樣是順於正理 但這 跟 般的修養是相近的 ,什麼樣是根本顛倒 , 只是減· 。經常以緣起來觀察一 少一 些 万 煩 惱 , 增加 内心 切, 的 力量 應用 於日常 解 決

而忘形 些小 如老病死到 困擾 , 來, 弄得 如對快樂的來 卻起不了什 樂極 生悲 麼作 \_\_ 知道它是不永久的 0 像這些 闬 0 要得 , 處 到真正的受用 理日常的小事是可以 依因緣而 , 必須在 有的 就 平常修習 , 遇到 可 以不 重 會 大 止觀 的 樂

0

,

,

,

對 止 觀多下 功夫

問 請導師 談談談 斷 食

水 排泄出去 不要做 答 : 我 , 再漸漸: 出 個 万的 人並沒有斷 的 工 進 作 食 , 食的 内 , 能促 心 要安靜 經 進 驗 新陳 , 只是看了 0 這樣 代謝 , , 有益 體 些書 内積存的 於健康 , 知道在 廢料 0 但 . 斷 斷 , 食期 食 隨 期間 身體 簡 的 要多喝 消耗 不 而

久 人是不能沒有 食 而 生存的

問

:

請

導師

談

隔

陰之迷

答 : 中 或 淨 土行者所說羅漢 有 隔陰之迷」 , 指死了以後轉世 前 世 的 事

順導師 訪問記 九

囙

雨選

集

華

失。 忘 期間 犯了 女, 永遠存在於 忘記了 這種 內 和 , 有時 依 事業 , 「不退」 這是 争上 定要解脫生死 仍不免要「失念」 阿含經》 田産 0 , 隔陰之迷」 在當時的 ,如普通人一 並非 來說 ,不會永遠的 天到 證了初果的人 印 0 0 度 樣 但隔陰之迷 他們死了以後 晚都在前 , 證初果的 ,只是他們不會執有實我 迷 , 在家人不少, 便是真正徹見了真理 而是像把東西放在自己衣袋裏 , 下去。 怕什麼呢! ,往生人間 所以證果的聖者 、天上 他們仍然擁有妻子 七返生死」 對 重大的戒不會再 , , 對前 那麼便永不退 生的 是終究不 在 |修證 樣 定 兒

證初果的 , 已經徹見真理 他的煩惱已經去掉了大部分 ,很多的 迷

惱

消失了

暫時

的

迷

,

對他

沒有什麼關

係

。二果也是這樣

至於三果

己

煩

會退失的

經離 失念 欲不往來了 因為他仍留有業報身 煩惱更要少 些 , 還有那麼 不過有時 仍會 點點 失念」 0 但 词 羅漢般涅槃,不會有 0 刀 果阿 羅漢 也不免

隔陰之迷」了

問 : 密宗的 「雙修法」 真能當作修行方法嗎?

答 :

說到佛法

,

我們必須從現實世

間來探討

0

佛法是怎樣出

現於我們這

個

#

處 界的?當然是二千五 , 這是從釋迦 , 講證悟 , 佛 钔 而開始的 度的外道也是多得很 、六百年以前 0 修 雙身法才能成佛 , 從印 0 但就佛法而言 度釋迦牟尼佛而來 , 釋迦 , 佛法有 佛 的 無此 0 超 釋 說 越 拁 ; 佛 外 道 以 的 淫 前 欲 不 共 講

,

0

`

,

呢

的 是方便 道 者供養?又發生什麼事?…… 錄上有些差 ?不管怎麼說 儒 家 是大邪見 , , 不 總是推源 究竟 異 , , 但 密宗還是用印 , 到孔 釋迦 若說這是其 出現於千 佛 子 在什 , 如果以 百年後的佛說才是究竟 等等 麼時 他的 度語 佛 孔子所說為方便不究竟 候?佛怎麼說?到了那裏?有那 , 文來記述的 這是實際的 他方世界佛說的 0 歷史到 , 不是理想的 , 那就 底是歷史 不好說 那 , 而 麼說 大談 0 如 的 T , 其他 是什 幾 說 雖然傳說 0 釋 位 如 的 -麼語言! 說 拁 或 佛 才是真 王 到 中 說 長 記

的

或

我們 生在 欲界 欲 是生死的根源 0 古人往往把男女之欲 (新生命由 此而

正

儒

家

,

那

便是笑話奇談

囙

順導師訪問記

九四

為

修

提

到

這

說

的

華

羽

選

集

之術 是什 道的 了這些 來) 欲念不清淨 已有潛流 是修持清淨 引 由 依 麼 看得非常的 釋迦 他們 的 於重 起 罽 在 在 0 梵行的 不過 大抵 賓滅法的 如譯 視身體的 的 钔 慢慢的 度 秘密大乘 佛法 利 大 神 , 用固 乘佛教的 大般涅槃經》 如 秘 , 法 異常經驗 會引起 遠離男女之欲 遍 \_\_ , 有的 行外 我在 難 而 佛 言 法 , 主流 文字 道; 為 性 , 《中國古代民族神話與文化之研 這都 心理 中 大 , 乘 的 在 修 , , , 是出 的 如金 中 佛教界所 還是反對 脈 而作 , 0 變態 宣 但 或 ` 象徵比 | 說常樂我 修明 發於世間 剛 出家者多了 , 如 0 ` 對 蓮華 痛 點 道 這 喻 家 心 而 疾首的 類的 淨的 演為雙身法 的 的 個修定者 心的生死 暗 入定等 · 曇無讖 如不能 部分 示 0 特別 0 , 事 外人不容易了 不 而 , , 都被利 都有以 究 過到 是由 正 言 , 佛教出 就 在 確 , 於 是 如 的 T  $\neg$ 書中 這 大 西 應 理 用 兩性 乘佛 善男 用 解 家 以 元 的 交合 念息方 說 解他 類 , , 女交接 法 内 便 僧 明

心

的

專

著

的

釋迦 佛 的 時代 , 钔 度的 教派 相當多 對於各式各樣的 神教 , 佛是 重 於啟 一發感

紀

後

來居

上

, 成

為

佛教末

期的

主

沄

九

#

幻

法

中

便

佛陀自 佛採 採 取印 覺的 取溫 度 佛法 固 和的革新 有文化中合於真理、 世俗迷信 而 不是強烈的 ,多數是不取的 道德 鬥爭的 有用 , 小 即使是批評 部分給以新的 的 部分 , 而 引 意義 入不 也不是攻擊性的 共世 0 般 蕳 較 般 办 的

化

,

`

,

,

了氣味 來的 了解 钔 如 度 神 神便接受了 護摩」 教 , 如能多知道些 , 就是火供養 0 如印 度的 , |婆羅門 就會知道密宗的內容大部分是從印 0 原始的宗教莫不如此 教 猶太教 中 國古代宗教 , 當牛羊等被燒時 度神 , 都是 教 如 轉 發 此 化

出

媧

密宗裏 供養妻兒眷屬名居家火 但 釋迦佛說法 , 所 供養的許多佛菩薩 , 並不採取這 , 供養沙門 種 火供 其實都是夜叉像 , 婆羅門名福田火; 而 說有意義的 ` 龍王 三火 像 可是密宗又攝取了 0 這 供養父母名根本火 到 底 是 佛 的 神化 它

問 大乘講 世 世 |修菩薩 行 未證悟前應 如 何 堅定菩提心? ·還是神的

佛化呢?還是神

佛

不二呢?這是值得我們深思的

問

題

呢

在

類似的說法 答 : 大乘的 如 世 世 雜 |修菩薩 阿含經》 行 說 : 主 要是從悲願 假使有世間 力 說 , 正 的 見增上 0 若從智慧來說

九五

者

,

雖復百千生

終

聲

聞

也有

囙

「順導師

訪問記

華雨選集

就出 聽聞佛法以 不墮惡趣 來了 0 後 不僅菩薩如此 菩薩具智慧與悲願二者 , 得 了 「無根 信 聲聞 , 乘 也有 也就是不壞信 ,即使是墮了地獄 相同 ]的意見 0 雖然定力不足 0 例如從前 也是受罪輕微 阿闍 ,還是入了地獄 世王殺父,但 下子

佛法處 樣的發願 菩薩雖未證悟 但 很 快就 , 也不會退失。若是已得 脱離了 自然不會離開 , 但具足正見 , 所以比喻為 佛法 , 發願 , 而能依法修行 拍球 無生法忍」 生生世世生於有佛法之處 地獄 的菩薩 , 若正見與願力增上 如拍球落地 , É |然更不用擔心了 立 而得見聞 刻就彈起來了 即 |佛法 使生在無 這

問 如 何鑑定是否 證果」 ?

最低限度是對於苦 答 : 說到 證果」 集 約聲聞 滅 道 乘說 辺 , 就是初果……四 諦 能 如 寶知」 [果等 , 再沒有疑惑 證果就 成為聖者 也 就 是對

實知 證果的人 , 對  $\overline{\phantom{a}}$ 法 已沒有什麼疑 惑

佛法僧

三寶有淨信

Ü

這不是想像

中

的

什

麼

奧秘

,

而是從修行中

<u>·</u>達

到的

如

就 苦 而言 , 不單是當前 「感受」 的苦; 如專從當前的 感受來說 那 就有

護 ; 苦有樂了 也都 但事 切 要起 事 過 物 , 境遷 變化 也就是有「苦受」 切是無常的 , 0 這世間 失去原來的光輝 , 某些理論與制 ` 也就是沒有 樂受」 , 自身也可 0 度 法是永恒的 然從現實世間來觀察 , 在當時確實有效 能產生問 題 ` 徹 , 底的 而 需 , 受到 要改善 , , 無論 從個人以至世 多數 怎樣 即 人 使 的 好 的

擁

間

死升天 切 而了 不徹底的 無是處 解 到 , 但終究要墮落 0 知 , 切是苦. 道是苦 而是承認· \_\_ , 要了 有其 , , 還是不永恒的 這才是佛法所 (相對價: 解苦的 值 原因 的 說 0 , 所 的 能 夠 以有苦也有樂 苦 微底的 集 0 , 然後從 然依佛法 ` 深刻的從 , 正 但終究是不永久的 , 道 並非說 諸行 的修 世 無常 溷 蕳 中 的 ,

所 以 , 佛法要在 道 的實踐 · T 解 無常故苦 , 苦故 無 我 , 就是 道

究竟的

理

想

袪除苦的

根

源

,

實現苦的徹

底

解

脫

滅

0

也就是徹底的解

決人生

蕳

題

,

能

達

成

的先導 真能徹悟真理 正 見 證 入聖果的 正 思 惟 , 我見等煩惱便斷 能 如 實 知 , 便可 而不起了 消除生死根 0 證真 理 本 的 而 成聖 煩 惱 東 0 所 , 是 以

順導師 訪問記 九七

囙

雨 選 集

華

者,才能鑑定他,如釋迦佛能知弟子們是否已經證果了。(記錄者:陳正蟄)

(本文節錄自《華雨集》第五冊一三三——一四四頁)

「自覺自知」的;沒有修證的凡夫,是不能鑑定他是否證果的。惟有更高的證入

九八

## |佛教的由興到衰及其未來的展望

深秋 ,風和日麗的早晨 ,車行高速公路上, 漠然望著天邊浮雲 心裏 卻

關心著身旁宏印法師所談著的佛教現況。

僧衣 康的 茵的青草地上 入大門,一 會所附設的譯經院 天, 性梵法師是精舍的現任住持 ! , 九時出頭 中 眼睛直望著來客 我嘴裏附 或 佛教就輝煌一 排青翠雄偉的龍柏樹就映入眼簾 , 聳 立 辞 , 來到了新竹青草湖畔的福嚴精舍。一年前 和著 , 著翩翩風采的 而今則是真華法師 ,卻笑容可掬地與身邊的性梵法師 天!悠悠然 心中卻深深為中國 。宏印法師讚歎地對我說 一代高僧 , 耳邊又響起在教內時常可以聽到: 和能淨法師 佛教慶幸;總覺得他老人家健 , 和著晴空的 印 『順法師 所領導的福嚴佛學院 : 蔚藍 和明聖法師 ,這裏是美國 , 導師 他穿著 直 看來還 攝 人心 席玄色 交談著 佛 的 蠻 未 朗 健 如 教

中

國佛教的由興到衰及其未來的展望

九九

句話:: 華 現今真正能為中國佛教的未來說幾句話的, 羽 非法師莫屬了!

果不佳 聽導師: 的訪問記錄 這卷錄音帶要好好保存! 工業技術學院的許巍文博士。 聆 的法音 聽法師法音的 底下的訪問稿 已足夠我們 , 他預備把錄音帶寄到美國去 , 除 漏掉了許多精彩而珍貴的片段 然而 讚歎了 了性梵法師 許博士說遠在美國的李恒鉞博士也希望能夠 ,在這裏必須向各位道歉的是 0 聽了 ` 法師 宏印法師 的法音 0 臨別時 和 明聖法師之外 , 真有 , 許博 雖然就是這些不完整 星垂平 士還特別叮 , 這次的 ,還有新竹 野 l 録音效 闊 寧著 月 聽

湧大江 流 的感覺

輝煌 首先請您說明過去中 今天的衰萎 問 守成 佛教傳入中國已有 , 和衰萎 其 中 必有根本的 國 , |佛教之所以 必定有助於未來佛教的復興與開展 一千餘年 原因 輝煌燦爛的 0 正 ,從隋唐的 當今天中 原 冈 國佛教復興 輝煌燦爛 ,經宋明的守 0 因此 的 嵵 刻 , , 開 了 成 頭 解過去的 我們即 而 到

答 : 中國佛教值得稱道的應該不只一宗一派 0 像天台 華嚴恢宏博大的教理

研 此 輝 究 煌 禪宗 的 業績 、淨土在修行方面的成就 , 口 以 從 兩 點來 說明 : 首先 , 都是值得我人讚嘆的!說到為什麼會有這 從宗教的本質來說 , 各宗各 派的 成

都是建立

在由

修行

而證得:

的

某種

體驗

0

這不但限於禪

`

淨這些注

重修

行

的

宗派

以 就是台 , 在 《高 賢等注 僧傳 **\** 中 重 教理開 台 ` 賢等宗的大 展的大 徳們 、徳們 也都是從修證 , 也都被稱 從禪出教」 為 而 建立 禪 師 起 他 們 的 而 理 不 單 論 軰 0 是 所

但是 , 單單是修持還是不 夠 的 0 在古代 , 接受佛教的大多是知識 份子

,

像慧

教的

真正

偉

大的

力量

,

所

建立

起

來

的

理論

,

也才具有生生不息的

真

貧性

這在

中

法師

,

這就

是所謂的

從禪出

教

0

這

種

的精

神

,

才

能

發揮

宗

國

是這樣

,

在印

度也是這樣

就是講 那麼多 中 遠 或 道安諸 文 /殊勝 化 究實修的 互. 用 的 大師 成就 , 禪宗 才 , 開 以及後來的 , 正因為: 展出 淨土的大德們 那 一麼宏偉 他們對 智者 的 古 ` 法藏 思想體 有的中 也是這樣 ` 系來 玄奘等大師 國文化有深刻的認 0 例 不 要說 如明際的蓮池大師以及近代 0 這 他們之所 此 特 識 重 , 義 如 以 變的 此 在 教 佛法 宗派 理 上 頗

0

0

展望

中

國佛教的

`

由興到衰及其未來的

華

羽

選 集

的印光大師 家有相當程度的認識 個重要因素 他 。從各宗各派大德們的修持及世學的深刻認識 們為什麼能在佛教界有那麼大的成就 0 從這一 點來看 , 知識 份子的加入佛教 , 這無非也是他們對傳統儒 , 中國 是佛教能否輝 佛教在 過去的

煌的

問 : 從您的分析 使我們慶幸今天臺灣有大批的知識青年參與佛教的重 建行

能夠

輝煌

,

可

以說不是偶然,

而是必然的

!

設佛學研究院 列 為什麼到 因此 這樣才可能開展出新的佛教前 然而 我們不能坐待有成就的專家學者進入佛門 後來卻漸漸 , 這是不夠的!佛法浩如煙海 , 充實弘法人才的世學 衰萎 , 只剩 途 下 <del>淖</del> 0 其 次 ` 淨二 使每 , 沒有專業而長期的訓 , 宗 請問 個出家師父都成為學貫中 , 甚至脫離社會 佛教既然有這麼光 , 而應該 更主 練 , 動 而 , 被某 必 更積 輝 難登其堂奧 些 的 귪 ]的學者 一人視為 過去 極 地廣

已發展到很高的階段 答 : 這可 以 從兩 方面來看:首先 般人學養不夠,不容易完全了解這種 , 在教理方 面 , 隋唐時代 高深博大的思想 天台 賢首二宗

悲觀

消

極

的

宗教?

更改的 , 漸 權 漸 威 地,各宗各派的後代弟子們 0 他們在教理上不 能 推 陳出 新 , 都把祖師們的著作當做不可疑議 , 只好走上圓 融 ` 綜合的 道 )路 以 不可 致 在

學也就走上了衰萎的道路

思想上

陳陳

相因

,

沒有批

判

的

精

神

0

再

加

上印度方面沒有

新的經論

傳

入

佛

教

因此

大阿僧祇劫才能成就 義 , 另一方面 然而 般的信眾 ,宗教的本質是重實踐的 又說發菩提 , 卻不容易 ?把握 心者無量 實踐 , 只做學問的探討 無邊 的本 義 , 而 0 真正 經論 能夠 上 , 從宗教來說都只是第 說 成 , 修菩 就 的 卻 薩 只 行需要三 有

這種真菩薩行的 實踐 本 義 , 對 般貪求 個己 解脫的眾生是難 以信受的 伽

易法門 害怕 木 因 難 此 的 ?真菩薩! 而 普遍 地發揚開 行 轉 而 要求 來 簡 易能 行的 法門 0 於是 襌 淨等 重視實 修 的

,

`

簡

們

,

以 稱 之為 然而 來生的 淨土 前 佛教 本質是 重 0 來 而 禪宗 世 ` 則是趨 重死後 向 , Ш 而 林 不注重今生今世的實際 靜 修的 Ш 林 佛 教 安 , 樂 雖 說 什 這 麼 口

地方都 可 |参禪 中 國佛教的 , 但 實際上所 由興到衰及其未來的 有禪宗的叢: 展望 林都 建立 在 稀 办 的深  $\stackrel{=}{\circ}$ Ш 裏 面

0

在

這

種

情形下 重 義理的宗派 在多圓 融 ` 少批判的思想下衰落了 , 而 襌 淨這 兩個 盛

極

華

羽

選

集

把所 教 觀 時的 ! 的字 有 特別是在明太祖時代 宗派 的 出家人都趕到 眼來描寫這 卻 個 種 傾 山裏 畸 向 形 Ш , 面去 他 的 林 受儒 佛教 , \_\_\_ , 不讓出家 家的 個 , 而 傾 影響 向 實際上它的確是忽略現實 來 入離開 生!也許我們不一 , 不讓佛教干 Ш 林 0 所以 預政治及社會 定要用 般 ` 脫 人 認為 離 事 消 社 佛教 會 極 務 的 他 佛 悲

做 重現生 容易產生堅定的信仰 點 所以 的 , 不 實際事 -要荒廢 我想 修持當然是最 務 , 在注 世 , 要能 間的事 0 但是 重現生的實務這一方面 重要的 夠學習永 務 , 奉 **矛好** 勸 , 明 淨土 沒有修持就沒有宗教體驗 !至於禪宗 延 的行者 壽祖 師 , , , 萬善同 當今的佛教徒也漸 現在已經衰亡了 在 心祈求往生之外 歸 的 , 沒有宗教體驗就 精 神 , 漸有 因 , 匨 什 所認識 也 也 麼 事 應該 就 不必 都 要 注

教自然

天天走上

衰微的道路

0

消極

但是

,

旦你露出要問

世

事

的

跡

象

,

那

又不得了了!

在這

種

情況

佛

問

世

事

實際上

,

佛教要問

世事也

不行

。 你

不問

世事

,

人家就攻擊你

說是悲

觀

今後 ,像 「悲觀 、消極」 的說法, 在佛教必定也會漸漸消失了!

口 以說是對大小經論: 問 在 教理方面 的消化 , 佛 教過去最輝煌的成就之一 融通 , 有其 、特殊的意義 是各宗各派的 0 然而 , 各宗各 判 派 所 教 判 卻 0 判 大

`

`

相

教

為標準 教 逕庭 仍有許多人提倡這些。 乘 0 天台 圓 , 而 教 說法華最究竟 以是否合乎自家思 0 甚至天台山家 請問 華嚴不 , 想而 在這 **、** 山 斷是非 諸 夠 外之爭也似乎流於意氣 圓 種紛爭當中 融 0 目前 華嚴則說華嚴最 , 當今的 判教 \_\_ ]佛教徒 之風 , 不以立論的 圓滿 難已 如 法華 蒔 何 看 過境 是否對 待它們 只是 遷 ? 卻 錯 日

答 :

簡單說

,

判教是對佛法中各種

不同

說法

的

種

抉擇

佛法

中

有許

3多不同

佛法在 當中 的見解 上 不過 判 判教 教 難 , , 免 在 Ź 難免會有人想對全體佛法 宗派的 一發生 上的差異 是抹煞別 些小 信仰 人 ; , 紛爭 只算是小小 上 雖然某些 , 總是尊重 0 但是 的 一教法: 加以 , 從世界各種思想 爭執罷 推高 被判得較高 貫通 自己而貶低他人 [ ! ` 調 理 隨著研究方法的革新 , , 而實際上還是 使它們各安其位 ` 宗教或政治 , 所 以 的 在 承 認 爭 往 以及隨之 別 所 執 返 的 來看 的 以 教 基 討 論 法 本

〇 五

中

國佛教的由興到衰及其未來的展望

而來的 佛教 華 笑的 羽 各種 選 成就 集 , 現代的佛教徒漸漸能夠看清佛法中之所以有各種不同

學說的 太虛大師曾經說過 原因 因 茈 , 當今的佛教徒 各宗各派的不同說法 也比較能夠超然地欣賞古代各宗各派 都是適應某些時代 某些 地 記 的 判 某 教 此

信眾的思想而形成的

所

以它們都各有各的

價值

必 同於古代的社會 定以為 不過 過去的 在現代科學進步 因此 說法都是要不得的 , 為了 、工業發達的時 適應當前的思潮 不過我們 代當中 , 也應該洞 世 可 , 現代人的想法 能產生不同的 澈當代人的 、需求 判 需要 教 我們不 本著 必不

全體 人類的 共同 \_趨勢 提出比較能 夠適 應當代人的 看法

問 那 麼 , 請問當代 人需要什 -麼樣的 佛 教?

佛教終究免不了消極 力的菩薩談得較多 重於自修 答 : 太虛大師曾經依 , 丽 對現 實世 如果以後再繼續這 間的 悲觀之譏 過去中 事務 較 或 0 녯 佛 另 過問 教的情況說 |樣談下去的話 方面 如果以後再繼 , 過 去的 Ź 些話 中 中 國 图佛教對: 國佛教也難逃迷信 續這樣 過去的 下去的 天神乃至 中 國 佛 話 真有 教徒偏 中 落 神 或

,

伍之譏 0 所以太虚大師提倡他 所謂的  $\neg$ 人生佛教」 , 他說: 每 個 佛 教徒都 應該 做

立足於現 好人」 0 實 所 人生當中 以 大師 說 , 以追求: : 人成 流德行 佛 卽 的 成 員 0 這 滿 的 確 用 把握 句 单 住大乘的真精 或 的老話 說 神 , Ī 就 差所謂: 的

佛教 麼天 啦 但是 \_\_\_ , 神啦 仍 , 然免不了受過去 中 或 , 對 佛 教向 此 神 來是過分迎 秘 的境界 包 袱的 也極 合民 拖累 間信 盡 , 而 其 讚美之能事 仰 抹 上 的 , 層出世 所 以 神話 0 這 ` 消 樣 的 色彩 極 和 來 相當 迷 , 信 雖 是 濃 的 厚 色 彩 人 , 什 生

世 所 尊皆 以 我 出 就 人 進 間 步提倡 , 非 由 天 人間 而 得 也 佛 教 , 這是佛法 , 大 為 釋迦牟尼佛是在 本 有的 原始思想 人間 , 也是大 成 佛 的 乘 , 佛法 所 謂 世 佛

然 , 其次 法 , 從原始佛法的 是諸法 的 實 相 研 , 是成 究 , 我深深體會到佛 佛 的 鰯 鍵 所 在 教是 但是為了得到 法 與 這 律 法 合 , 的 不 同 0

的

真正

精

神

依 人可 律 以結 合 而 在 和 合起 起彼 來的 此 出家 互相  $\bigvee$ 切 稱 磋 為 ` 研 究 僧 伽 這 就引 , 僧 生了 伽 中 的 個 律 人  $\Box$ 由於 0 佛 專 陀 體 在 的 冊 的 提 攜 時 代

〇 七

勉

的

當

中

或

l佛教的·

由

顚

到衰及其未來的

展望

華

羽

選

集

在家的: 勵 於定期做做法會 而 有更快 修行者 , ` 他們也可 更高的成就 、念念佛 以組 ` 打打坐 0 成在 現在時代不太 家的 , 而 應在 團體 組織 樣了 像居士會 方面 除了 加 強 `出家眾之外,還有許多 , 0 做 這些 團體不 些 更能 -應該 適 應當代 只 限

思潮的活動,如此佛法才能夠在現時代生根、茁壯!

商 業的繁忙社會中 問 說到當代· 人所適合的佛教 個佛教徒 如 何修行?請導師開示 , 就想起當代佛教徒常有的 個問題: 在這工

的 行還是離不開戒 已!不過修定、 例 答 : 如禮佛 談到修行 修慧是不容易的; 拜 定 方法 山等等 、慧三增上學 , 雖然有很多, , 它們不過是一 在這裏讓我來 , 沒有這三學 但是其中 種外表的儀式而已 介紹 , 有許多都是從宗教儀式 其他都只是外表的 個大乘 我以為 初期的 修行方法 形式的 真正 轉變過 的 修 來 而

從各種 勒菩薩 者說證得什 經 樣 論 麼 看來 不修深定 果 , 當時 , '的大乘行者雖然也修禪定 而大乘則說得到什麼 , 因為修深定必會耽 著於禪樂當中 忍 , 不過他們都 柔順忍 煎 成 像 1/\ 乘 無生法忍 回 所 含經 以 1/\ 到了 的 乘 彌

有能 無生法忍好像已經修行得很高深了 力證 入 , 丽 是他們不願意證入 , , 因 但還是沒有證入實際 為他們要 留惑潤 生 0 這不是說大乘菩薩沒 , 救 食眾生

其次 談到 修慧 , 也就是修般若空慧 0 這必須在現實的世 俗 事 務當中觀 空而

消極的 期大 方式 此 有 而努力 求得勝 一說法 痛苦 乘 有點改 的 地 解 , , 一去度眾 不 知 般若法門 而 變而已 |但早 道 實際上空是最積 然後把它表現在日常的 痛苦 期的 0 這並不是說修空慧的 0 , , 也就 般若 卻能 所 以 是 依照空慧所顯發出 , 談到 極的; 中 ^ 觀這 阿含 適 經 麼說 應當代思潮 得空慧的 生活當中 菩薩 中 , 彌 就 是稍 來的 沒有 勒 勝解之後 , 以 菩 人心的 做教化 後的 薩 勝 痛苦或不知 所 解 唯 示 , , 事業 修行 即 現的 識經論也是 了 知 能 記榜樣 其 法門 痛苦 不怕 0 如 空 幻 生 , 容易 我 這 死 如 而 不修 就想到了早 麼說 化 是說 輪 被 而 迴 的 誤 他 (深 , 只 們 痛 解 是 這 雖 成

時 時 總之, 刻刻不 我們應該 斷的 努力 Ī 解 , 不要急著想 生命 是無限 下子就跳 延伸 的 , 出這生命 我們應該 之流 在長遠: , 大 的 生命 為 跳出 之流當 生命之 中

禪定

不斷

煩

惱

〇九

中

國

佛教的

由興到衰及其未來的

展望

華

羽

選

集

時成 流 必定 佛 之貪 脫 離 心 眾生 , 真正 而落 的修行 入了急求解脫的 應該是無 限 小乘行!所以太虛大師說 的 奉 獻 , 切 功 德 迴 向 他自己 + -方眾 生; 無

本著

求

卽

這樣的精神念佛、打坐,才能契入大乘的心髓!

臺灣 長老們· 年 問 輕的 來說 您 ]佛教徒: 詩時 , 太虛 提到太虛 來說 大師 的 , 虚大 德行及其對中 大師 師 , 的 以及他 行誼 仍 或 所 提倡的 然 佛 相當 教的 陌 貢 生 獻都 人生佛教 0 您能 耳 熟能 為 \_\_\_ 0 我 詳 對老一 們 然而 分析 輩 對 下 前 現 在 大 的 德

的 宗 答 : 、教改革 談 到 和政 太 《虚大師 治 改革 的 佛 教改革 樣 , 不 單 運動 單 之所 是 種思 以受到那 想 ` 麼大的阻 種 理論 的 力 改 , 革 那 湟 理 而 所 且 必然 牽 涉

到

整

個

制

度

的

改革

0

就

制

度的改革

·這

方面

,

必然的

會開罪當

一時 各

寺

廟

各叢

林

什

|麼虛

大師

的

佛教改革

運

動

沒

有

更

輝

煌

的

成

就

當時 的 總 既 得 以 民 為 智 利 傳統 初 益 者; 開 的 , 隨著 改革 祖 師 宋明 所 的 呼聲 Ì.  $\mathbb{F}$ 以 一愈大 的 來 教條 佛教 , 的 這 ` 制 沒 些 度如 既得 落 , 當時 利益 何 如 佛教 著的 何圓 滿 徒 壓力 的 ` 偉大 知識 也 就 愈大 水 , 卻 準 柏 不能像 0 當 另 低 大師 方面 落 那 他

放的 遭到 改革 看 心 難 胸 以 到 , 但 想 新 是卻 詩代所 前 像的 進 的 也 阻 學養 漸 力 面臨: 漸 0 的各 能 不 , 夠 因 過 體 此 種 , 新問 會其苦心 隨著 , 雖 然目 時代 題 0 在這 前沒有像 的 , 而 進 步 走 種 情形 向 , 革 虚 新 一新之道 大 下 師 代 , 虚大師: 那 的 樣 年 輕佛 的 的改革 偉 教 人 出 徒 來 運 經 領 動 導 自 具 備 佛 然會 教 開

的

問

現

在

,

讓我

們

換

個

話

題

0

您是目

前

或

內在佛學研

究

方面

最有

成

就

的

壆

樣

,

應該 者 注意的 也是少 數幾 是什 個 麼?中 能指 或 出 佛 中 學研 或 佛學研 究 應走什麼 究方向 樣 的 專 的 家之一 條 路 0 請 問 : 個 佛 學研

答 :

我

覺得

個

佛學研

究者

,

不管是走考證

的

路

,

或

做

義

理

菂

闡

發

,

都

必

?

個 了 以 某某大哲學家或流 佛學 起來 佛 法 的 研 這 立 究 場來研 者 種 應該 做 法 出自 行的 究 為 求 0 真 於對 思 理 想 個 佛 佛 而 相 法的 學研 研 似 究 , 信心 然後就 究者最忌諱 , 不 要表 不 夠 沾 沾自 現自己 , 才需 做 喜 各 要 種 0 , 研 攀 的 以 究 龍 為 附 佛法 附 佛 會 鳳 教 , 的 坳 因 例 附 此 人 如 會 就 把 佛 應 偉 法 該 其 大 說 次 抱著 ` 高 成 伯 超 頗

問

耕

耘

不求

收

穫的

心情

,

個

問

題

即

使

輩

子研究不出結果來

也

無

所

謂

第三

中

或

l佛教的·

由

顚

到衰及其未來的

展望

個

佛 學研 華 究者必須具備客觀的精神 , 他的 最高目標, 應該在找出 佛法中最足以

的 要自 啟發 它 地方 人類 以為佛法中什麼都 , 那 改善社會人心的 怕是微 乎 其微: 好 的 ` 什麼都 教理 點點 , 把佛 有; , 佛法仍然會永遠地流 要知 法的 真正 道佛法只要有其不同於其 面目真實地呈現 傳下 去 在 , 因為 世 他 世 人 面 們 蕳 前 需 學 問

不

佛學研 夠 出 裏想要做深 聚在 但 我們 來的 是他們 在 究方 看 傳統的中國佛教徒當中 , 起互 看 那 的  $\exists$ 面 入的研究相當不容易 裏需要研究佛法 本 相 有大成就是相當 成果卻受到舉 討 他們 論 ` 切磋 這 方 世的 ! 面 , 這樣 · 這話 的 团 , 注 研 難 要研究佛法是不容易的 , 究相 的 Ħ 團體 尤其是個 雖然說得 , 0 當成 式 所 因此也提高了日本佛教的世界地位 地 以 不錯 功 工作 人的 , 如 姑不 精力 果 , , 卻足以 我 相信比 論 些有志於佛學研 ` 時 他們研究的 , 因為: 造成 間 都 較 非常 口 偏 他們認為 能 差 方 有 有 0 究的 向 限 成 所 是 功 佛是修行 以 想要在 的 否 人 在 我們 寺 īF. 機 會 能 廟 確

實在有

向

他們學習的必要!

說 到了日本佛學研究的 興盛 , 我就想起國內有些人士對日本佛教的歧視

問

他們 說日 本佛 教和 中 國佛教完全不同 , 不足以效法 0 這種 説 法 您 認 為 怎樣

出家人 也在多方研 成了過去 答 : 在古代 也慢慢地走向了 , 彼此 究 會通之下 世 , 漸漸 大小 地傾 乘佛 社會 , 承認 向 教的思想差異 於互相容忍 0 某 而 些 對經 以 典的 往所 , 成立 瞭解 不 曾經爭執得 願 年代、 面 0 對 像泰 的 宣不相 過程 事 國 實 ` 錫蘭 大乘 我 容 想 這 , 佛 此 而 , 中 教 小 現 或 的 乘 在 信眾 和 或 卻 家 H 漸 本 的 漸

西本 願寺 中 國 這 佛 教目 派 前 , 實際上也是繼 以淨土宗最為 盛行 承 中 或 , 本有 其實日本的佛教 的淨 土 恵想 0 ,  $\exists$ 像親鸞以 本 這 泛東東本 派 的 佛 教 願寺

的

佛教之間

,

也是這個樣

子

信仰 定 為主 慧的 , 這正 有無 是中 , 而 特 國 重信 兩 個 淨 願 土思 往生 想中 , 所 以 曇鸞 發 展出 ` 善導這一 在家人住持寺院 流的 說 法 的 0 情 他 們 形 不 這當 重 視 然 以 戒

大師等 和目前 流 , 是比 傳 中 . 國 在 佛教的 較接近 中 或 的 由興到衰及其未來的 淨. 慧遠這 土思 想不完 派的 全相 思想 展望 口 , 而 目前 慧遠大師 流傳 不但信 在 中 國的 願 <u>一</u> 三 持名 淨 土 思 , 還 想 重 視戒 如

钔

光

定

四

慧的修學

華

羽

選

集

義的研究上又比不上人家 中 或 佛 教的本質是偏重修行的, 0 我們實在應該老實承認自己的 然而目前在修行方面有幾個大成就的?在教 不足 , 好 好地努力

有志於研究佛法的道友。

問 :

最後

,是否可以請

您談談您研究佛法的經過?我相信這

定有

助於那些

家人所說的不太 答 : 最初我看了 樣 0 所以 點佛書 , 我 , 我發現經論 直想要知 道 上所說的佛教,似乎和一 , 真正 的 佛教到底是什 般寺 麼?乃至為 ·廟或出

什麼眼前的中國佛教有不同於經論中所說的現象?

心得 能說是個 此 小 我真正 乘的 這也許是因為我的興 通 論典 開始研究佛法是先從三論 (泛)字 在四 川 , , 因為法尊法師的 並沒有對 趣比較廣泛 ` 唯識 經 , 看的經論也是多方面的 關係 入手的 論做特別深入的研究 , 也接觸了 , 不過對這些經論也沒有什 此 西 關 0 .藏 後 係 |來我| 佛 教 所 汉看了 以我 尤其 只 麼

是藏傳有關 中 ` 後期中觀的思 想 0 因此 我也開始寫了一點自己的東西 緊接著

我 等 ·希望對初期的佛法有進一步的 特別是律 藏 0 我 發現 , 律 瞭解 藏不 僅僅是記 , 所以我看了早期的一些經典 載出家人的戒 條 , 而 且. , 像 對 佛陀 回 .蒔

代的佛教制度,乃至稍後各派都有記載

經》

建議 我把早 在 大乘佛法方面 期的 作品 , 起 初我是依論典去了解的 印 度之佛教》 重新 付印 , 後來我有了不同的看法 , 我卻 直 反對 , 原 因 是我 0 有

提出 而 我發現 了 以 如 , 不管是小 來藏為中心思想的 乘或大乘 真常系;但是 , 都是先有經後有 , 它的參考材料卻是以 論 的 0 例 如 中 觀 論 系 論典為 , 是依 主 菂 初

滿意那本作

品

0

那本作品雖有特色

,

因為它在印

度的中

觀

`

唯識

二大系之外,

又

經 的大乘經 卻都是依 , 但 卻 是依後期大乘經 , 經而 而結合了北方說 造論 的 0 既然這樣 , 結合了 切有部的 經部思想 , 要說 思想 明佛教思 而 較後的 成 的 想的 0 唯識 這兩系的思 變遷 論 典 , 就 , 不 想 雖 能 雖 尊 然不 以 重 初 論 很 為主 期 相 大

乘

冒

期

而 應以 經 為 主 , 這是我 不 -同意把 該 警告 版的 原 因 0 按 該書在各方請求之下

」於日前再版

中國佛教的由興到衰及其未來的展望

\_

五.

口流

另外我還發現 ,釋迦牟尼說法的時候,並沒有完整地記錄下來,而是口

華

雨

選

集

識 時因地而多少有所改變。又如佛經上說到許多天文地理,這都是適合於當時的常 傳於當時乃至稍後的弟子當中。如此展轉傳誦,等到以文字記載下來,已不免因 卻未必與現在的科學相應。我總以為 ,這些天文地理,都不是佛法中最重要

這啟發我對各種不同思想乃至不同宗派採取容忍、欣賞的態度,把它們看成是適 最根本的教義 ,有它或沒有它都無所謂 它們是否合於當代科學也無關緊要。

近我 有人說我主張這個 應不同時代 正著手寫一 .、不同 本有關初期大乘佛教的書 地域的不同文化 ` 打倒那個 ,實際上我只關心什麼思想才是真正佛的本 ,所以原則上我對各宗各派沒有特別的偏見; ·按 : 指 《初期大乘佛教之起源 與開 懷 展

,業已出版 (訪問記錄者:郭忠生) 然而年紀大了, 體力也漸漸衰了 我也不知道何年何月才能完

(本文節錄自 《華雨集》 第五冊一四五 — | 六二頁)

# 訪印順老法師

## —— 民國七十七年三月 ——

上直入解脫 八頁有提示到:「大乘的真諦,在立足在出世上廣利眾生,眾生就在世間的事業 問:在《妙雲集》裏常提到「佛陀的本懷」,而在 。這是釋尊成佛的本懷……。」 請問導師如何得出這樣的結論 《華雨香雲》 一書第 ? 一六

有 不然。在家弟子當中也有證初果、二果、三果的 我們現在聽到在家弟子學佛 出家制度當然是離開家庭 派則認為有 答:一般人的觀念,學佛就是要解脫;當然釋尊時代適應當時的出家制度 「在家阿羅漢」 專心於修行弘法) ,就想到 證阿羅漢也不一定出家 「菩薩」,好像「小乘」只有出家人 ,而釋尊當時的在家弟子也很多。 ,不過傳說證四果就要出家了 。換句話說 修行解 ,其實

訪印順老法師

七

八

華

羽

選

集

建築師 農夫 的 度擴 神的 脫不一 在家知名的 入法界品 大了 發展 工人 定非 法官 , 要出 只有阿育王等少數 廟宇 的做工人 而有後來 家庭主婦等等 增多 家 , 善財童子所參訪 , 釋尊在世就是這樣 寺塔莊! 大乘」 從事 政治的從事 人 法門的產生; 嚴.... , 當 0 然出 其實不一 的善知識 家人 佛教史上知名的出家 政治 在家 八也有 定如此 但是另一方面 , , 各式各樣的 從事教育的從事教育 , 當然是各做各的行業: 0 從各人的本位 像 大乘」 人 , 都 佛 人與在家 滅 有 後的 佛 , 教 隨著這 方面 出 語言 所 人比 傳播出 家團 農夫的做 學者 起

體

制

精

來

來

用

尊的 功 家 員來發展 在家弟子修行 黨要有 眾 意思 方面以自己行業有關的做譬喻 例 黨工來專門從事黨的 , 照理這應以出家眾為主 如天主教有 修行並不是都來出 , 並不 ЦП 神父 做 菩 , 就是 工作 家 薩 , 基督教也有牧 什麼事情都不 , , 但 否 也 , 則便 デ 叫 在自 .並不是說學佛法就是要這個出家的 三的 沒有辦法發展 做 成佛 活動 師 問 等專職 T 範 \_\_\_ 0 每 圍當中影響他 , 人員 而是 \_\_\_ 佛法 個宗教 稱 0 說得 也是 做 不能沒 要有 世 解 人 俗 脫 樣子 專門 有 佛 化 # 0 點 出 釋 的

而是各人就其本位去學佛法,這樣子佛法才能普及。

問 這會不會牽涉到男女的問 題 男女問 題對修行有什麼影響?

離欲了 男女問題牽牽扯扯 答 : 佛法講 釋尊的 詩代 , 真正的生死根本 , 苦惱 在家證 **不少**, 初果 上有老的 · — , 是執著 果的 , \_\_\_ ` 下有小的 我 樣有 家庭 我 , 這種情形 ` , 我所愛 到了三果以 看 0 來 組織 後 , 在家 T , 那就 家 修 庭

當中 做事 大的壞處是什麼呢?就是廟 行好像不太容易 (寺廟) , , 行為不會像 修行就是修行 修行也並不是很容易 。等到廟宇發展以 般 , 這就 人那樣放縱 有困 裏有信徒來的時 難 0 ;沒有 修行 後 了 (, 出家-, 主要在能將佛法的理 閒 候 人事情可多了 , 下來的 就忙得團團轉 `時候····· , 特別是中 解 0 應 所 0 假 用 以 到日 -國佛 使做 現 在 事就! 常生活 教 看 起 最 來

這社會理 問 : 想的 佛法概論 ]實現 ! 二三六頁:「大乘淨 土中 , 有菩薩僧 而沒有出 家眾 即

答 : 實際 上 , 這裏講的淨土只是一部分人的理想 沒有在家 ` 出家的分別

訪印順老法師

一 九

華

不過淨土裏甚至男人 、女人的分別也沒有了 ,也就是一 般家庭問題也解決了

佛法認為世間並不只我們這一 把這一世界看成理想的 東方淨土還有男女之別 , ,或者生產沒有痛苦 更好的世界就是沒有現世界的種種苦惱 個世界,有眾生的也不只我們這個世界 , 像現在科學發展到無痛 - 膚色、 生產 佛法 樣 也不 種族

的各種淨土 想的社會 世間的事情有了 男女等差別所引起的問題 , 是難得實現的 , 可以 理解為各時代印 兩 種 Ĺ , 只有儘 , 0 就難得平等, 有了差別 度佛教徒對當時人間問題或社會 可能地減少差距 ,不是東風壓倒 例如資本家和勞工…… 0 筆者細想: 西 風 就是 大乘經 問 西 題的 所謂 風 壓倒東 漢所 反應 真正 載 理 風

實世界努力去實現理想和期待未來他方世界 是可能在 這個 世界實現的 然而沒有男女的差別 , 兩 種意向還是有差別 , 則要寄望於他方世界了 在現 出家制度是適應當時印

度社會

,

隨著社會型態的

變遷

,

消除出家

在

家的

分別

問 舊版 佛法概論 **>** 談到北俱盧洲的 問題 它是不是佛教的 ]理想?

答:不是,它是原始社會的遺形 有人拿這段敍述當作共產思想來指控我

這是共產黨所說的原始社會形態:男女生孩子,不屬於父親或母親所有 ,

庭組織 答 : 問 , 這在早期佛法裏說它是「八難」之一 也沒有私有經濟制 難 是困難的 難 度 0 ,不是災難的難 現存的一 些原始部落還是這樣 嗎 ? 梵文的意思是「 0 八無暇

答 : 這個地方不可能學佛法 , 佛不可能出現在這 個 地方

空閒來修學佛法

`

從事精神文明

,

並不是有什麼災難

0

沒有

,

問

:

北俱盧洲為什麼學佛困

|難?

答 : 問 這是 像非洲 邊地」 ,是不是也類似 , 只要有 人傳 八難呢? , 也有可能學

問 : 請 芫 佛法概論 **>** <u>一</u> 四 九頁: 菩薩 入世利 生的展開 , 即是完成這出家

的真義 , 做到在家與出家的統 0 但

個觀念一般人可能不了解 答 : 佛所 訪印順老法師 講的 出家 \_\_\_ 的基本意義是沒有家庭 , 就是沒有私有經濟,只有三衣一鉢 這是一 般人所了 , 多 一 解的 件就

Щ 做

象

加

華

羽

選

集

私有制 土的 來講 究竟解脫 講求的是身苦而 沒有私人的 但是在理想還沒有實現之前 長衣」 也就是佛法最高的理想 理念 有了 度 , , , 另一 身體 財産 由這些引生的 那就是與出家的意義差不多 長衣就要公開 心不苦 方面就是要使現實的活動慢慢簡化 ,不論醫藥怎麼發達 現在已經走樣了 ,解脫者和常人一樣免不了 , ,只有使用權 切苦惱也就跟著解決了 中國人 , 對於 Щ , 有的· 切 做 , 困難 能夠 ,沒有男女家庭的組織 「大同世界」 ,沒有所有權;只有公共的 人還在錢上面打滾 解決老病死的問題總是有限 、苦痛就要努力去尋求改善 0 0 當然真正的苦 出世的理想 達到佛法中淨土的 能不能實現是另 0 尋求 , 也就 , \_\_\_ 世間 ,還是自己 (僧團的) 方面 沒有經濟的 理念 好的 佛法 就現 要得到 口 事 現

所

實

本身就含有將來失敗的因緣在 裏頭 0 世間是永不徹底的 般人說佛法是悲觀 煩惱

有了

,

切問

題都來了

沒有

人

的話

什麼問

題

也就沒有了

的

淨

為成功之母

,

我卻說

成功為失敗之母

0

為

什麼會失敗呢?因為

成功的

條

件

世間是緣

起的

緣起是相對性的

好的

方法過了時又不好了

普通說

失敗

還是好的

其實佛法是徹底的瞭解世間 所謂僧團 六和 **'**。當然 的 原 則 , 是否可 能夠相對地改善 應用 ,

\_\_\_

,

以

?

問

和 同 守 答 : 當然這是最好的了 , 遵守 共同制定的 規 0 律制 見 度; 和 同 解 利 和 , 是同 同 均 個理想 , 同 的經濟生活 ` 共同 的見 解 但是 ; 戒

我 類的 在那 思想很難硬性定於 裡 , 總是認為我是主要的 , 中 |國漢 朝把思想定於 所 以思想朝向多元化 , 結果導致僵 ,各走各的 化 0 人 類 佛教裏見 有 個

結果就是 了規矩 和 同 解 制 慢慢分派 , 度 基 本觀念 這就 Ţ 成 0 究竟解脫 了世間法 緣起 ` 無常 世 只能夠經驗 間就是無常 苦 空 ;等到話說 ` 無我是同 ,不能不因時 出來 , 但 成為語言文字 解釋上就 因 地 而 有所 有 所不 變化 制定 盲

僧 團裏 雖然有 入固 執 , 不 願 增 減 法 規 , 還是阻擋 不了分化的趨 勢 0 應 用 到 |學問 或

0

切事 情 也 是 樣

問 見和 的 見 , 是 般世 間的 知見 , 或是對 無我 \_\_\_ 的 共 冒 假使都是 ]體會?

答 : 僧 訪印 團的 順老法師 成員並不都是得 解脫的 , 有 初出家的 , 有正 在進 步的

川

羽 選

集

華

解 的 大海 解 能夠 脱的 切 體 樣 聖者 不 能 解 , 不隨時 淺淺深深 , , 有的 自然沒有問 能夠 應變 , 有大魚 尊重 我總希望 題 0 0 我們 世有 但是 在變的當中 一方面 小魚 現前僧伽」 , 不能統 必需了 是 與佛法的基本思 解佛教的 0  $\neg$ 世俗僧 對 佛法的基 基本思 伽 \_\_\_ 想還 想 本 , 原則 世 , 能夠 俗 方面 僧 其 相 伽 要了 中 應的 就 像

同了 無常 0 總之, 無我 談理 ` 無我所」 想要顧 是錯: 慮到 現 的 實 , , 而是解釋 現實 與 理 不同 想 有 , 距 甚至用了 離 純 ,同樣: 粹 理 想 的 化 名 詷 , 很 而 難 内 容不 行 襣

通

還能:

夠

融

攝它

這是我對佛法

與現實的

基本

觀念

0

但不是說從

前

所

說

的

諸

,

0

僧 六十年》 團的 問 精 : 導師 裥 六二頁的 原則 在 , 《遊心法海六十年》 用現 文義 在的 不符 方式 搞 套僧 六二頁) 團組織 曾說到 ? 按 , 此段問 可能的 話 意 與 , 把 ^ 佛 遊

陀制

心

法海

是重組織的 答 : 佛法要興 , 裏面 的 成分 不能 靠 , 用 個 現代的話 人主義 , 說 人多了就免不了要有組織 就是 「民主」 0 這個 時代是組織的 0 釋迦 牟尼 佛

誀

就

是單靠 佛教不但沒 理論 的 有 , 個 現在出家 共同 的 人的很多觀念有問 辦法去做 事 , 而 且還要各搞各的 題 , 但是也很 難講 才有辦法 , 我 也不大敢講 , ·佛法不

佛教卻傾向於個人。過去大廟雖是不理想,但它還有一些共住的規範

;

現在

代

講出來,人家看了不合口味。

問:不合口味是另一回事,總是要指出一個方向。

共住在 答 : 我們如果希望讓佛法 起 , 彼 此 有 些 共同 的 有 原 劕 點辦法的話 , 慢慢求發展 , 便 安有 0 我自己的 點組織 組織 , 志同 能 力 道合的 很 差 , m

只能自己不做 且重在佛法的 研究上 0 雖然這樣子是不夠 , 也沒有把廟 的 子看 但我 成自己的 只能這樣子 , 有很多事情我覺得不 對

則是少 求非 要怎 數人的 樣 , 事 否則 就要失望 廟子不是一 0 個人的 基本 的 蘭子 知 能 , 組織 每 偤 制度能符合佛法 出家人都應該 知 道 點 , 高 深的 大家對佛 學 問

麼發展

,

方面

要看自己的智慧福

報

,

方面

要看環境因

.緣

有

理

想

不

定要

另

件事

,

佛教是宗教

,

真正

的重

心是廟子

,

有廟

子就

要利

用

廟

子

,

能

夠

怎

的

我

訪印

順老法師

雨 選 集

華

法的信念能夠加強一點,這是我對佛教的一點希望。(記錄:顯如)

(本文節錄自《華雨集》第五冊一六三——一七二頁)

### 懺悔業障

# 第一節 「佛法」的懺悔說

之,所當忍者忍之。」悔與忍合說,就是懺悔,成為中國佛教的習慣用語 譯,直譯為「說」。犯了過失,應該向對方承認過失;不只是認錯 到「念佛」(不一定念阿彌陀佛) 自己所犯的罪過,這才是「悔」了。 了過失,請求對方(個人或團體)容忍、寬恕,是懺的本義 種種懺法 「懺悔罪業」為日常修持的方便。從大乘經去看,幾乎重 在 「佛法」中,「懺悔」是進修的方便,與「戒學」有關 ,就由此而來 懺,是梵語 kṣama ,都會說到消除生死重罪的 《三曼陀跋陀羅菩薩經》說:「所當悔者悔 懺摩的音略, 意義為容忍。 一信 悔,是deśanā的意 中國佛教流行的 到了「大乘佛法 ,要明白說 的經典 。此外 如有 說

懺

悔

業障

就

說

有

華 雨 選 , 或譯惡作。對自己的所作所為

集

了悔意,心緒就不得安定 是 kaukṛtya。這種悔 kaukṛtya 也譯為悔 惡作 ,成為修定的障礙 或是善的 或是惡的 悔 惡作 但 覺得不對而起反悔心 無論是善悔 與懺悔的 悔 惡悔

,意義完全不同 這是應該知道分別的

為僧伽 主的 所制的戒律 , 對 古人稱 使出家眾過著和 作法懺」 「佛法」 內容包含了道德的 似乎不太重視 戒律中的懺悔為 、樂、清淨的僧團生活 如殺 )。釋尊 作法懺」 盗等) 依法攝僧」 軌範 , 0 維持僧伽大眾的 中國佛教是以 生活的 , 將出家 衣 入組合! 「大乘佛法 清淨 食 起來 就是佛 住等 名 為

準則 大眾增長信 , 團體的 心 (如受具 內部僧眾精進而易於解脫 (、布薩 安居等) 規制 達成 僧伽的 「正法久住」 和 樂 世間的目 清淨 能 的 使社 就 會 依

再是僧伽的 員 0 如不太嚴重的 准予依律懺悔 0 如不承認過失 不肯懺悔的 如違犯了

如極

其

嚴

重

,

是不容許

懺悔

的

逐出

僧

團

如世間

的

死刑

賴這如法清淨的

|僧伽

僧伽的:

戒律

如

國家的法律

人人有尊重與

(遵守

的

...`義

務

處分了 丘說 犯過 六夜的 覆藏 如六 如世 悔的 也 那就擯出去, 一十比丘 是在 輕 什 失而: 起來 夜中 蕳 麼 重不等:犯重的 0 , 道德 117 摩 的 要接受六 時 有 比 那 覆藏多少天 僧 誠意的接受處分 候 或經同 感化 所 較 前 埵 真 褫奪公權 犯 輕的 心 大家不再與他往來 , 然後 悔悟 舉 中 極 日 -行出罪/ 所作 輕 , 菂 或 可 , \_\_\_ , 上的法律 夜摩那! 以出罪 先要受別住  $\overline{\phantom{a}}$ 是僧 請 在 , 自 手 舉 求 , 川 坐臥 續 發 就 殘 懺 1/2 虚分 ПП 人以 埵 悔 口 0 0 , 然後回 責 別 或 以 到 菂 如 就為 談論 £ 住 舉行 旁邊 後來省悟到非 處分 犯 0 ` (波利婆沙) 悔 的 如經過合法的出 重 僧中 悟就 復了 處分 出罪 而 他依法懺 ` 如世 下 處 沒有覆 -位去; 分的 可以 固有 , , 向 與 回 間 摩那 內容 多少天的 婆呵 7 的 法 藏 悔 的 尊敬比 比丘 清淨 出 , , 「流刑」) 自己. 罪 釋 請 那 罪 埵 , 手 比 主要是褫 尊 説 相 求 0 犯過 續 為 罪 丘. 日 處 准 丘眾 知道過錯 0 分 比 予 如 , 就 上眾 沒有 犯僧 懺 失 悔 犯 , , 別 口 悔 重 並 奪 而 但還是出家弟子 制 往 高 部 復清淨比丘身 罪 殘 口 而 , , 定 或 罪 那就 怕 大眾 分的 當 以 了 以 的 佰 懺 的 後 日 人 身分 知 請 服 悔 懺 向 要 權 道 要 悔 再 ħп 務 利 求 的

在

經

重

懺

法

比

懺

悔

業

障

分 正如受了世間的法律處分 徒刑 、罰鍰等,就不再有罪一 樣 0 在僧伽制

度

華

羽

選

集

佛法」 特權 的 中 誠意知罪為 過失 除極 舉發別 實行 輕的 中懺悔的原始意義 諷刺或歧視 要) 真正的平等 人的過失,是出於慈悲心, 「心悔」 0 懺悔以後,人人有平等自新的機會 外 0 如諷刺 ` , 民主與法治 犯者都要在大眾或一人之前 , 如佛教而是在人間的 歧視已懺悔的人 , 依此而維護個人的清淨 因為唯有這樣 , , 相信這是最理想的懺法 那就是犯了過失 , , 旁人不得再提起別 陳說自己所犯的過失 才能使他清淨 , 僧伽的清淨 僧伽中沒有 , 如法修行 入從前 以

出家的 應依律制 而行 有所違 犯的 犯 āpatti,或譯為罪 , 是 應該 懺悔的

**違犯生活** 是損他的 如 般的 準 萴 就是不善業 十不善業 專 體規 , 律的 那是罪惡的 但釋尊所 有些是為 制的 ,不論你受戒與不受戒 戒律 了避免引起當時社會的誤會 , 不只是這類不道德的 ,在家或者是出 不善業 息世 家 還 譏 有 這

安心的修證 達成 「正法久住」 世間的目 標) , 制定了種種戒律 凡出家 一受具

嫌

而

制定的

為

Ī

維護

和

樂

清淨

的僧

伽

對外增進

般人

的

信

仰

對

内

能

礙修行: 懺悔 利的 那 就 請求給予 身體 達到 事 如 不安 無慚 樣 而 無不 法 宿業 修 人 0 悟 懺悔 行 僧的 與語 懺 的 無 在 , 可 自 悔 如 愧 佛 入 0 , 0 對 |業障 法中 言 Œ 所 新 所 古 的 而 , 法 是比 的 以說 有遵守律制: 人言 以 人所說的 , 文字) 機 僧 出 卣 口 , 家修行 的 得究竟解 人陳說 會 丘對 制 以 \_\_\_ 有罪當 :: (業 的 0 不 的行 如法 現行 用說 懺 , 0 梵語 自己 如法 悔 内 的當然義務 , 是難 心負 為 脫 精 違 懺 他 , 的 羯 進 犯 悔 懺 向 , 0 0 是思心所所引發的 這 修 違 的 悔 大 疚 有 保 磨 , 眾或 慚愧 是 行 沒有 懺悔 懺 \_ 犯 出 , 是造作 , 悔 罪 , 佛法 即 在僧 違犯 如 則安樂」 心而 0 , 人 使 為 就 良 人民對國家頒布的法律 出家 消除 解 的 伽 , 心不安」 真心出家修 也是作 中 陳 脫 内 0 Ť 說 如 以 而 0 , 作法懺 內心的 前 做 律制 自 犯了 真心出家修行的 0 那樣 闬 到 對於當前接觸的 罪惡累累 行的 的 而覆 的 心 的意 地質直 懺 \_\_\_ 障 濄 0 的 失 這 藏 悔 礙 , 不但是 會引 過失 思 真 , , 安定喜 意 也 不 請 , 0 清淨 示 분 起 依 義 求 有遵守的義 , , 有了 事 ·妨道 懺 罪 内 沒 般 樂 有 心 物 佛 悔 , (業) 真可 過失 更是 想像 的 懺 法 , 怎 能 就 增 憂 悔

的

順

是

〜佐

務

潼

懺

悔

業

障

樣

說

說

淮

去適 作去應付 應 應付?由意識相應的思(心所) 這就是身業與語業 ;內在思心所的動 審慮、決定 作 名為意業 , 然後發動身體與語言的 身業 語業與

,

0

動

,

華

羽

選

集

業 佛不共法」 總名為 「三業」 中 , 有 0 身業隨智慧行 這種內心與表現於身 , 語業隨智慧行 、語的行為 , 佛也還是一 \_\_ , 意業 隨智慧行 樣 如 +

邪見等相應 三業與智慧相應 , 損他或有損於自 切是如法的善行 他 的 , 表現 0 在這三 於外的身業 一業的造作中 ` 語業 , , 是不 如内 -善業 心 與貪 惡 瞋

語業 業 0 如與無貪 , 就是善業 無瞋 0 這樣的善業與不善業的身語動作 慚 愧等相 應 , 利他或自 他都有利的 為內心所 表現的 表現 於外的 所 以名為 身業

法的 表業 制 裁 這 種 善惡業的行 更深深的影響自己, 為 , 影響於他人 在自己的 身心活動中 家庭 ` 社會 ` 國家 留 下潛. 所 在 的 以 力量 惡行要受國 這 種

善惡的 的 0 潛 潛力 存 於 內在的 在 緣起 善惡業 法中,名為 , 名為 無 表業 有 0 無表業在 存在的 生死相續中 , 也名 為 口 「 行 以 暫 蒔 不受 動 作

報 新譯 **|**異熟) , 但是在受報以前 , 永遠是存在的 , 所 以說 業力不失」

眾

先牽」 的苦報 多得無數 生沒有真實智慧 感報 異 (熟果的 而 無量 眾生無始以來 消失的是少 , 所 以大可不用耽 0 0 好在善惡業 善業感得人、 , \_\_ 數 切受自我染著的影響而 , , 不斷的造業 現在又在不斷的造業 心過去的多少惡業 力在彼此消長中 天的 | 樂報 , 或輕或重 , 不善業感 動作 , 強有力者感得 0 , 重要的 眾生無始以來所造的 , , 善業與不善業 或善或不善 地 獄 是現在的多作 ` 畜生、 未來的 0 過去的. 餓鬼 , 果報 都是要感果報 - 善業; 業 [無邊業-實在 善業 強者 一惡趣 力

增長了

,

那就惡消善長

,

自會

未來的

i 樂報

0

不過,

過去的業

力

無量

無邊

現

業 是從因 怎樣 在又不斷的造作 為什 , 潤生」 如没. 才能徹 [緣生 麼會造作 有 煩惱的 的作 底的 丽 , 用 如沒有薩 ?如來與 解脫生死流 , 即 助 , 所 成 使是來生生在 以如 , 阿 迦耶! 也不會招 |羅漢等 轉呢? 煩惱斷了 見為 感生 本的 這是說到佛法的主 人間 , 也有身語意業 煩惱 就不會再造新業; 死的 ` 天上 果報 , 就不會造成感生死報 , 報盡了還有退墮惡 0 煩惱對於善惡業 , 為什 題了 過去舊有的 麼不會感報? 0 招 感生 的業 死 趣 , 有 果 的 無邊業力 原來業 報的 口 發業 已有: 能 業

的

力

力

要

懺

悔

業

障

三四

華

雨

選

集

煩惱 也就失去了感報的可能性 量無邊的善不善業 , 體見真諦 。見真諦 ,是從來不用擔心的 。在「佛法」 , 斷 煩惱 , 生死苦也就解脫了 ;值得佛弟子注意的 中,當然教弟子不可造惡業 , 如 是怎樣修行以斷除 雜阿含經》 ,但對過去無 卷三一

(大正二・二三四中) 說 :

如大湖水; 知 , 正見具足世尊弟子,見真諦果 斷其根本 所餘之苦 如截多羅樹頭 , 如毛端渧· , 水。 更不復生 ,正無間等 0 所斷諸苦 (現觀) 報) 彼於爾時 , 甚多無量 斷巴

過去所造能感生死苦報的業 如四真諦 , 就斷薩迦 ,多得是難 耶見 (或譯 以數量的。 「身見」)等而 具足正見的佛弟子 截斷 T 生死的! , 如能

現觀真諦 過去無量 無邊的業 , 因煩惱斷而失去了感果的 可能性 僅剩 七番 人天往來 |根本 生

三結斷知 現生就可得究竟阿羅漢果) 何等為三?謂身見、戒 , ( 禁) 定要究竟解脫的 取 泛疑 。是名須陀洹(果) 如經說 : 如實觀察已 ,不墮惡趣 於

死)

如大湖水乾了

僅

剩

毛端的水滴

0 依經

說

,

最多七番生死

(如繼續進

修

0

決定正向三菩提 , 七有天人往生,究竟苦邊。

臭穢 比丘眾犯了 物 而 密藏 在甕中 戒 如 覆藏 , 得不 而 -到太陽 沒有 懺悔 ` 空氣 (說 罪 , 那會越來越臭的 , 內心會憂悔 不安 0 所 (,罪過) 以 犯戒的 更深

修學過 期 是 懺悔 如 0 佛 如 , 法 領說 程中 出 罪 清淨 對於惡業的態度 , 對於惡業 「若人造 , 就 不致障 重罪 , 除 Ì 礙聖道的 0 , 謹慎 在惡業中 修善以滅 | 不犯外 進修 除 , 有 極 彼能照世 犯了就要懺悔 但不是說罪業已消失了 重的 惡業 蕳 , , 被稱 如 月出 努力於聖道 為 業障 雲翳 出家弟子 0 0 的 這是初 大 進修 毘 一發露 在 婆 就

障 , 兀 ` 不信 五. ` 不樂 , 欲 六 ` 惡 慧 0 所引 經文 , 與 / 增支部 İ 有了 集 這

沙論

V

引經

說

若諸

有情

成就六法

,

雖聞

如來所證所說法毘奈耶

,

而

不堪任

遠

塵

離

垢

於諸法·

中

生淨法眼

何等為六?一

`

煩惱

障

, 

業障

異熟

報

脫 一障中 相 0 業 同 障 那 . 的 依 內容 障 據 這 , 雖 是五 然聽聞 經文 種 無間 後來有煩 正法 罪 業 修行 腦障 通俗的稱為 , 不可能悟 業障 異熟障 入正法 「五逆罪 , 離 塵 障 垢 . 的 害母 煩惱 名 而 得

害

解

懺

悔

業

障

華

羽

選

集

足趾 僧伽: 重罪 父 何 力在善惡消長中 分裂破 種 而 殺害 流血 害阿 等到此生終了 壞 四 害阿 羅 羅漢 , 還是叛教 漢 ,來生不一定受報的 羅漢 , 回 刀口 , 羅漢是究竟解脫的聖者 , ` 破僧 沒有可 破僧 0 惡心出佛身: , 五 , 以避免的 出 佛 、惡心出佛身血 身 (不是消失了 血 血 決定墮入地獄 是出世法中的最 如提婆達多的 0 破僧 殺害父、母 , , 但 如提婆達多那樣 推石 無間罪是決定的 , 所以名為無間 重罪 壓佛 0 有了業障 是世間法中最 , 傷 到 不但 業 這 的 佛

悔過 坐上 汝悔 逆罪 悟入正法 有 得法眼 實例 過 汝迷於五欲 , , 内心憂悔不安 到 底是好事 , , 淨; 就是受到殺父重業的 回 是在家弟子的無間 闍 而 世 , 王 阿闍 乃害父王,今於賢聖法中能悔 阿闍世王 口 0 ]去後 晚上來見佛 世王今自 , 佛對 聽佛 業 悔 障 , 說法 比丘 過 礙 如 , 佛為王說法 , 罪咎 業障 們說 沙門果經》 還是有所得的 損減 : , 若阿 過者 障 , , 已拔 說 : 王悔 的 闍 , 過歸 即 重咎 世王不殺父者 本 叼 0 自 -義 大眾部的 闍世王曾犯殺父 饒 依 如 益 此 佛對 0 回 0 然有 吾 闍 |愍汝故 摩 世王 阿 河僧 深業障 即 闍 〈奪位的 沒有: 世王 當 於此 祇 而

受

說

裏

業

任

的

使

能

能

說 : 「世尊記王舍城韋提希子阿闍世王 , 於聲聞優婆塞無根信中,最為第 0

懺悔 聞法得無根信 與大眾部有關的 還是有利益的 0 無根信 《增壹阿含經》 0 無間業的力量削弱了 , 可 能是有信心而還不怎麼堅固的 , 說 切有部的 , 來生是否還要墮地獄? 《毘奈耶 0 犯 **\** 極 , 重惡業 都 說 到 四 70 聽法 闍 闍世王 世王

地獄 說 從彼命終 30 , 很快 闍 世 所作 就脫離地獄 , 當生四天王宮 菲 而得微輕 , 如拍 0 ; 球 這是說: 樣 四 闍 , 世雖 著地就跳了 雖已悔過 入泥犁 起來 (地獄 地獄還是要墮的 大乘的 , 還 Ě 生天」 回 闍 世王 不過墮到 這可 經

問

五逆經》

說 :

摩竭

國王雖殺父王,

彼作惡命終已,

當生地獄

,

如拍

毱

球

獄中 見 出 無間 來 0 業障 業障的 . 的 **I**墮地獄 懺悔 , , 佛法」 是決定的 中起初是這樣說的 , 不過懺悔 以 後 , 業力輕微 Ī 很 快會從地

#### 第一 一節 大乘佛法」 的懺 悔說

在 重信的大乘教典中 , 懺悔業障」 已成為修行的 方便 0 「大乘佛法」 所說

悔 業 障

懺

的懺悔 有了不少的特色, 如:

華

雨 選

集

應怎樣的懺悔呢?一般在家人,如所作所為 向 現在十方佛懺悔:上節 ,已說明了僧伽內部所遵行的懺悔;在家眾又 而屬於罪過的 有國家法律的 制裁

語 偷盜 受三歸的 戒 就應受佛教的約束 社會及) 宗族慣例的處分, , 這是說:在歸依 主要是不作假見證 0 不邪淫」 自然會有合理的行為) 。歸依三寶是信 三寶的當下, 凡國法及民俗所不容許的男女性行為 0 違犯這四戒的 佛教是無權過問的 就是受了五戒 。五戒是:「不殺生」 ,有正信就應有良好的行為 也必然違反國法與民俗的習慣 0 (起初可 如歸依三寶 , 能還沒有制立 以不殺人為主 , \_\_ , , 律禁止 這就是近事的五 成為佛的弟子 五 戒 佛弟 不妄 不 但

為了 飲酒 子正 就是:歸依三寶的 ,佛教的推廣 信三寶 養成清明的理性 ,當然不可違犯 受戒的尺度顯然的放寬了 ,可以不受戒;受戒的, 以免情意昏亂而喪失理智 ,不過更嚴格些 0 也可說佛弟子的品質降低了 佛法是以智慧為本的 但在佛法的流 傳 所 中 災 不得 口 這 能

可以受一戒、二戒,到具足五戒

這

是大眾部所傳的 , 如 《摩訶僧祇律》 ` 增壹阿含經》 說 。佛教也就分為: 歸依

了就受五戒、歸依可隨意受戒的兩大流

悔 的 織 子 住 i 懺悔 我今悔過 有尼犍弟子 |戒雖是短期的 四 又有近住 沒有 闍世王 也不像西方神教那 雖名為優婆塞眾、 五戒是 佛就向 所犯雖有輕有 向 ! 的八支齋戒 ·如愚如 盡形壽 佛懺 , 出 想難破釋尊的佛法 , 家眾懺悔 悔殺父的罪惡 也不能說決定不會違犯 癡 優婆夷眾,是自由的信奉佛法, 重 , 樣的將信眾納入 , 不 , 但沒有 -善不辯 日一夜中近僧: 終身受持的 , 應該是沒有問 0 僧伽 這都是如 , , 於瞿曇所不實欺誑 經釋尊解答 組織 內部那樣的 , 如違犯了 伽 題的 來在世 如犯了又怎樣的懺 而 0 住 在家弟子犯戒的 , , 蒔 尼犍弟子就 不同懺悔法 過著近於出家的 , 又怎樣懺悔呢?在家弟子中 , 沒有出家眾那 向 佛懺 虚說 悔的 妄語 向 悔?釋 , 佛 懺 清淨 實例 悔 雜 悔 0 是自 樣的 尊的 遍 阿 含 生活 如 0 向 È 經 動自 獨 在 所說 佛 世 Ť. 家弟 懺 尊 說 發 組 沂

依經論 所說 |歸當 下 就是受戒 所以說三歸 ` 五. 戒時 懺悔的意義不明顯

懺

悔

業

障

四

 $\overline{\bigcirc}$ 

華

羽

選

集

法 薩 善護於 宗教活 信眾們說法 有於「月八日 長養淨 古人意譯為 名為優波沙他 僧眾舉行 但受近住 ,淨除不善」 說波羅提木叉 · 身 口 動;佛教適應世俗 集會 0 信眾們受八支齋戒 偈 、十四日、十五日」 齋 根 , , , 八支齋戒的 (即布薩 布薩 與 名為布薩 本薩婆多部律攝 (俗名「誦戒」 毘尼母經》 最為適當; ` 說波羅提木叉 ,也採取 , 。後來漸漸分別了 ,與懺悔有密切關係。佛教有布 源於印度吠陀的祭法 (就是布薩 (半月 的 一洗 了布薩制 解釋為 0 斷名 心 布薩 其實 日 齋 布薩 半月 , 0 長養善法 起初 玄奘義譯為 ;半月半月晚上 , ,大抵在六齋日 半月、 , , 布 即六齋日 0 , \* 釋尊時 釋尊成佛十二年內 薩本為淨化自心的宗教生活 半月 清淨名布薩」 ,持自心 長養 薩制 , 印 斷 , , , 舉行 故 信眾們來會 度一 僧眾自行集會布 食 度 ~,半月 , 而 般神教 布 住於清淨行 義淨義譯為 , , 薩集會的 大意相 增長善 只說 ` 半月

為

都

八支齋戒的授受

增壹阿含經》

這樣說

1「善男子、善女人,於八日、十四日

、十五日

,

往詣沙門

若長老比丘

同

稱名字 , 從朝至暮 , 如阿羅漢持心不移

所

,

2. 若有善男子 到 四 部眾中 ` 當作是語 善女人, 於月 :我今齋日 (八日 , 欲 十四四 持 八 鰯 日 齋 ` 十五 法 , 唯 日 願 , 說戒 尊者當與

持

濟時

我

樣的 布薩 0 在家弟子受八關 (齋) 日 , 到 齋法 沙門 是在在家二 若長老比 丘 眾 所 ` 出家二眾 , 或說 到四部眾中」 兀 部 眾 , 事 實是 即

說之!

·是時四

部之眾

,

當教與說

八

鰯

療法

0

雖由 七眾」) 戒師 中舉行的; 三人 傳授 , 但教說: , 而 滅的 實 「戒從大眾得 , 是 比丘 \_ ` 是大眾部義 尊者 \_\_\_ 0 這 如 , 戒是在 出家受具足戒 壇諸 師 授

形壽 行 與的 說 : 也就 持 受八 冒 是從 樣 0 關齋戒的 的 大毘婆沙論 四部眾得來的 , 在家受八支齋戒 教授者 **\** 說 0 在會的 從七眾受皆得」 , 尊者 雖由 깿 部眾 比 先教 丘 , 他 定是受盡形壽 , 懺悔 就是這個 尊者」 , 然後 教說 意義 為 戒 他 的 0 , 說 而 增壹 五. 在 戒 鰯 兀 眾中 70 世 齋 含 是 戒 經 舉

依 大智度 懺 論 悔 業 先受三歸依 障 其次懺悔 然後說八戒及 不過中 四 食 0 論

記

四二

華

羽

選

集

我某甲 ,若身業不善 1,若口 |業不善 ,若意業不善, …… 若今世,若過(去)

是在 世 失譯的 有如是罪, 「大德」 《受十善戒經》 ` 今日誠心懺 和上 前受的 所說的受八戒法 悔 身清淨 , 而懺悔是「今於三世諸佛 П 清淨 ,也是先歸依 ,心清淨 次懺悔 受行八戒 ` 阿羅漢前 後受戒 ,是則 和 布薩 1 戒

前 在家弟子的懺悔與受(八) 但近住 至誠 一發露 <u>/</u> , 五體投地 戒的流布 , , 顯然演變到可以從受盡形壽戒的在家弟子受 戒, 懺悔諸罪 通常是六齋日在四部眾中 ,是名行布薩法」 , 已有大乘懺悔的 由出家大德來教說的 所以 意義 僧

若無人 弟子的: 八戒 ( 可 作 師 在佛教傳宏中 時 但心念、口 ,某些部派是相當寬的 言:我持 八戒」 , 就是受戒 達到可以離出家眾而懺悔 Í 這 攝 化在 家

大毘婆沙論

說

從七眾受皆得」

西元三、

四世紀間造的

《成實論》

竟說

戒的 戒的在家弟子 例如年紀老了 地步 可說是 ,或「心念、口言」的受持 想受近住戒 「在家佛教 的 卻不能到寺院中 先聲 0 八戒 這 演變 去 也就不必向僧眾懺悔了 那就變通為從受盡形壽 , 應該是由 於事實上 的 闲 Ŧ. 難

眾方面 流行 敢覆 方佛 擱 才能 中 置 律 藏 現在的信仰流行中 口 , , , 中 而 有 復 意 清淨 此 向 犯戒者內心的 願發露 是品質越 是在 也 說 0 僧團 可是 懺 到 悔 口 來 以 中 , , -依法懺 越有 罪 暫 有 但 大乘就向 癋 蒔 此 犯 感 擱置 問 地 僧 題 方 殘 悔 , 的 是無法消 十方佛懺 , , , , 等因緣 要集合二十位清淨比丘 出家眾不多, 但 , 要有 也有 除的 困難 和 悔 二十位清淨比丘 合時 的 , 無法 這不 情形 這是 , 再舉行出罪 是有 發生 舉行出罪 項最 心懺 可能 如 也真是不太容易 如法舉行出 犯僧 悔 0 0 尤其是教! 的 而 但 懺 僧 殘 原 罪 悔 專 因 罪 無門 的 口 0 以 專 羯 出 , 嗎 暫 在 家 磨

時

在

?出家眾捨

僧團

而

向

佛

方佛

懺悔

,

這是最

口

能的

原因

7

!

法鏡經

大

正

八下

說

聐 世 無佛 , 無 見經者 , 不與聖眾相 遭遇 , 是以當稽首十方諸 佛 0

麼禮敬. 能使人 (供養 法鏡鏡 -方佛? 作福 經》 因 在說 為 無 三品 時 見經者」 世 無佛 法 , 沒有通達經義而為 佛 懺 三涅 悔 隨喜 雖 勸請 人宣說的 有 佛 時 , 遺體 說 到 0 禮十 舍利 不與聖眾相遭 方 塔 佛 但 為

懺

悔

業

障

四三

\_\_

四

華

羽

選

集

情形 遇 F , 沒有 , 恰好十方佛! 遇到 四 雙八輩的 現 在 説 聖僧 流 行 0 在這 也就 佛滅 自然 以後 向 + 方佛禮敬 ,正法衰微 而 修懺 , 出 悔等行 家眾徒有形 儀 的

知道錯 T 懺悔今生與過去生中的 , 請 求 懺 悔 0 出家與· 在家的懺 記業: 懺悔 法 雖 的 略 本 義 有 不 , 是對自己 同 , 但 無論 己這 是 生所 制 教 作 :惡業

法 律 的 懺悔 化 教 , 不只是今生 四 含) , 經 懺 悔 , 都是懺: 到 無始 以來 悔這 所 作 生 的 惡業 現 生所作的 0 般 熟 悉 惡業 的 0 普 賢菩 大 乘 佛

說 於 我 曾所作眾罪業 切 0 , 皆 亩 資欲 ` 瞋恚 ` 癡 , 由 身 ` ` 意 亦 如是 我皆

陳

行願讚

V

大正

一〇・八八〇上、

中

說

禮 拜 ` 供 養及陳罪 , 隨喜功德及勸 請 , 我 所 積 集諸 功 德 , 悉皆 迴 向

我昔所造」 , 長行作 我於過去無始劫中」 ; 陳說 與 陳 罪 , 都譯 作 懺

普賢行

·願讚》

是唐

不空所

譯

的

0

在

四

+

華嚴

中

,

我

曾

所

作

譯為

提

0

或 懺 除 陳說 0 可見 , 還是 《華嚴經》 十大願中的懺悔 罪 , 是懺悔到無始 0 無始 以來的惡業 ,

悔

陳 罪 與 \_\_ 說 發露不敢覆藏的古 義 以 來 每

罪?一 願讚 生中 都曾造作惡業 總括 般人是誰也不會知道的 的說 : 切惡業 也造有善業) , 不外 0 不 乎貪 知道造些什麼罪 , 在佛法中是公認的 ` 瞋 ` 癡 總攝 , 那又怎樣懺 0 切 但過去到 煩惱 悔 呢 所 底造了 引 ? 發 普賢行 些 茌 依 身 麼

懺悔法 因是為貪 , 如 ` 瞋 佛說舍利弗悔 ` 癡煩惱 所逼 過經》 , 就是 懺悔法 煩惱所發動 , 是在十方佛前陳說 不知道佛 ` 法 的 ` 僧 0 先說 ; 不知道是善 犯 罪 的 原

語

意而

造作

,

所以在十方佛前

,

就這樣的發露陳說

懺

悔

ſ

0

初

期

的

大

乘

1. 惡心出佛身血 ` 謗正 法 破僧 ` 殺 阿羅漢 ` 殺父 殺母 是不善

其 次

,

發露陳說自己

無始

以

來的惡業

,

內容為:

2.十不善業道 自作 教 他作 見作 ) 隨喜

3.罵詈誹謗、斗秤欺誑、惱亂眾生、不孝父母

1. 盆答勿、盆曾勿、设弗陘戈、韋逆印句與可圍欠

懺 悔 業 障4.盜塔物、盜僧物、毀佛經戒、違逆和尚與阿闍

四 五

四六

羽 選 集

華

1. 5. 毀 辱三乘人、 惡 一毀佛 ` 法說非法 ` 非法說法

,

0

此 說 間 劫盡 聲聞道中 是最重的 , 復至他方( , 作五逆罪 五 無間 (地獄) 罪 人 , 受無量罪 佛說受地獄 大乘 (佛法 ) 多一 , 劫 如 毀謗經法的 0 大品般若經》 菩薩道中 重罪 破佛法· 兀 如 人 《大智度論 信毀品 佛 說

佛 業 佛教內所犯的惡業 所 所 其實就 說 以向 2.十不善業道 是當時 方佛發露懺悔 大乘佛教 ° 5. , 般人 是世間最 , 所 0 自己 對佛 面對 的 雖見不到 般的 法 教內教外的 ` 僧的 惡行 十方佛 毀謗破壞 0 3. 是世 , 十方佛是知者 種種罪惡 間的惡行 0 這些 無始 0 現在 0 4. 以 十方世 是出 見者 來所作的 家 經名 昇 知 道 惡 在

自己的罪惡 滅業障 八無暇 礙 自己的發露 , , 能在人間 願 以此罪 也能受自己的懺 (天上) , 今生輕受」 修學佛道 ; 悔 以 後不墮三 懺悔是希望 一惡道 淨除業 , 不生八 障 難 應譯

本義 , 大乘懺法 只懺悔現生所作的惡業 , 是日 一時 夜三時 隨犯隨懺 每天六次的在十方佛前懺 勿使障礙聖道的修行 悔 (僧伽內部 0 佛 法 更 的

天等 含經 福行 惱為 生死 懺 的 的 現 有 十不善業 這是值! 定清 生的 悔 我 維 可 生死苦: 的 法 能 護 , 還 流 不 的 性 淨 離 僧 , 論 動 轉 得 執 惡 伽 懺 時 0 , 清淨的 鸚鵡 行 的 重視 時 的 到 能修善以 行 0 悔 苦的 善 懺 大乘佛法 因 同 , ^ 是智證 素 樣 經 中 與 的 悔 , 業 的 的 降 意義 30 因 0 , 障 含經 有 緣 趣 伏 口 , 間 改往 緣 能 的 人 \_\_\_ , ` 的易行 聖道 分別 起 内 斷 **\** 是佛教界業報 大 , , 0 |容是 與 修 除 有貧富 乘 過去生中所 大業 雜 說 來 煩 增 也 道 惱 呞 趣 , , 壹阿 含經 是這 也有 經 愛 與 , 0 特重懺 聖道 壽夭等 如 含經 樣 佛法 說 離惡 煩惱 作的 **>** , , 不 或 的 , , 說是 發達 悔 那 不起 惡業 但 **\** 被 行 , 說 I無始以· 修多羅 善的 都是由於業報 解 有著非常 過 , 去的 業感總異 已大大的分別 說為業的 ` 0 , 無明 本來 作 降 可 來的 [無邊業 伏 說 崩 是不  $\Box$ 不 , , ` 熟 只 然從 惡業 與 同 斷 , 說 是 的 ·加理會: 的 兀 力 除 四七 佛法思! 報 解說 不 到 愛 諦 意  $\neg$ , 主 行 同 義 身 <u>+</u> 張 時 菂 說  $\Box$ 0 , 0 ` 想發展 善業 這 中 雖 失 離 語 0 都是以 然能 雜阿 福 卻 重 生 如 煩 , 意 人 集諦 要 惱 行 T ||含經 的 中 與 來 直 根 感

生.

30

非

煩

說

誠

本

是

一業

報

四

八

他

華

雨

選

集

己的 變等 這類業 廣 那教 到前 作 又如 的 闸 吾猶 此 的 財 畢宿世 宿宿 生與今 惡業 無能 所 產 公認 祇夜 如 報 有 命 雜 0 認 論 问 所 為 故 餘 ]含經》 之對 力 事 報 的 的 生的業報關 這 為 以今生富有 傾向 種 , 多 業報: 今當往會稽 與 說到 但 切 (佛法的) 由 少有點宿 又想要去改善他 0 到了 [過去業 如 故事 : 摩訶] 記 西 係 而 解說 廣 說 元二 不能受用 , 力來決 非常流! 男前生 業報 畢 州 命 世紀 論 對 不同 , 路 中 傾 說 來中 定 向 逢 行 , , , 0 勒 在 到 慳吝無比 可 沒有兒子 0 0 忽略 說是印 7 小 國的 叉那 在業報說 通俗傳布的 面 年 佛 對 會 安世 見到 世 稽 法 T , 就不 現 間 度文化主流的 , , , 固有的 **種種** 生 的 市 高 死後產業歸 布 通 俗流布 因 人際關 施了 È. 明不白的被殺 , 本生 縁的 有亂 自己說 不 懺 峝 又後悔; 的 悔 影 係 中 , ]婆羅門 制 世 與 鬼 公; 響 經濟 高 前 , 又被誤 還 及 譬 生 般 說 殺異母弟 ſ , 要墮落 那就 或 生活 信 喻 到 晚 教 說 這 牟 眾 他 殺 東方 們 會 , 身 生 可 也 感 了 前 地 而 切 中 當 能 多 到 4]1 的 生 獄 奪

說

所

皆可

轉故

,

乃至無間業亦可令轉」

的啟發下

,

就會意想到過去惡業的怎樣消

解

淨

業

É

像

病

往

帶

耆

這應該是懺 悔宿生惡業的 思想來 源

除

是論 神教所: 爾 如是於婆湖 , 第 : 若有眾生 的眾惡清淨 大乘 清淨 的 佛法 陀河 0 0 有 , 被 論 的六時懺 於孫陀利 0 ` 義是 伽 如 稱 耶 為 ^ 依 瑜 河 水淨 悔 據 迦 伽 ` 薩伐 河 師 , 是世 沐 婆羅門 雜 地 汗浴支體 底 論 四 含經 俗 **\** 沙 說 迷妄行為的淨化 的 **>** 河 ` 所有諸惡皆悉除滅 , 以為 妄計清淨論者・・・・・ ` 中 殑伽河等中 阿含經》 在 特定的) 0 業 的 , 淨除惡業 沐浴支體 0 水中 水淨婆羅門 如 起 於孫陀 如 是見 洗浴 , , 應 利 是印 , V. 口 以 知 迦 為 亦 河 如 以 度

有於中洗浴者 ……不殺及不盜 , 悉能除 , 不婬 人 ` 不 切諸惡 妄語 , 能信 0 佛告訴 罪 福 者 他: , 終不嫉於他 「若人心真淨 法水 , 澡 具 塵垢 (戒常布 薩

孫陀

利

河

是濟

度

得解

脫

之數

,

是吉祥

得福德)

之數

,

是清淨之數

0 若

是處洗 若入淨戒 河 , 洗除眾 塵勞 雖 不除 外穢 , 能 袪於 內垢 佛 宜. 法 於

與惡業的 0 從 水 中 洗淨罪惡 , 得 生天 解脫 , 是印 度神教的 流 後代 似乎

是以信

寶

持戒

布

薩

`

布

施

修定等來清

/淨自心

洗淨

穢心

<u>二</u>十

心

四九

懺

悔

業

障

五〇

特重 殑 伽 恒 河 , 如 大 唐 西域記》 說 : 殑伽河… 彼俗書記 , 謂之福水

華

羽

選

集

罪咎 魂 獲濟 雖 積 0 沐浴 便除 水 淨 \_\_\_ 0 的 輕命 末流 自 沈 真是迷信得 生天 /受福 到家了 0 死 而 投骸 !淨除罪惡 , 不墮惡 , 不 趣 揚 波 激流

只淨除今生所

悔改信: 穌從 孫孫 作 的 施浸者約翰在約旦 生下來就有罪惡 神 也是淨除與生俱 , 要受  $\neg$ 浸禮 來的 河浸浴 0 耶 (多數改 穌 罪 以 惡 , 前 而 0 得到 如猶. 用象徵的 , 就 宗教的 有呼 太教以為: 籲  $\neg$ 洗禮 經 人 驗 悔改 人的老祖宗犯了 0 所 以後 , 以 , 來的基礎 表示 而從 原 水得清淨 罪 督 霏 教 的 , 從此 淨 , 信徒 的 除 子子 的 耶

洗浴 的 浸禮」 0 如 , 只一 是為了淨除諸惡 方廣大莊 次(平時從祈禱中悔改 嚴經》 而 說 : 達 到 解 脫 或 0  $\exists$ 別譯 一浴 而 钔 度的 雜 , 回 ]含經》 日二浴 水淨 說 :  $ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{le}}}}}}}}$ , 者 乃至七浴 具戒 卻 是時常 常 0 布 洗浴 每天 薩 多次 求 法 淨

,

,

悔 的意義嗎?當然 菂 那 麼六時 懺 , 悔 大乘的六時懺悔 , 淨除 無始以 來的 , 沒有 惡業 那 種從沐浴求淨的古老迷信 , 不 ·是與 日多次沐浴 求 清 T 淨 向 有 日 方 樣

水澡

塵垢

0

以善法來淨除

内

心垢

穢

,

不是沐

浴

那樣嗎?受戒

`

布

薩

是不

離

懺

佛六 嵵 ]懺悔 淨 7除業障 , 可以解 決業報說通俗發展所引起的問 題 , 也 適 應 淨

,世俗「水淨 的迷妄行為 在 大乘 佛法 興起 中發展 起 來

 $\mathcal{F}$ 無間 罪 懺悔罪 , 即 使懺 過涵 悔 義的擴大: , 現生 世 不可 業障 karmâvaraṇa 入正法 , 所 以名為業障 , 本是指: 五. 無間 沒有歸 罪 說 信 的 犯了

的 前 , 犯殺 所 以 普賢行 盗等重罪 願品 歸 所 依 說 或出家的 的 懺悔 能悟: , 業障 如違犯佛 , 近所制的: 不 -限於五 戒 律 無間 , 對 罪 修行也是有障 , 而 是 廣 義 寶 的 礙 以

業而 通於 說 切不 的 0 -善業 但 在六時懺悔的流 0 懺 悔是犯罪 行中 造作 , 懺 悔有 不善業者的發露 **分進** 步的 擴張 懺悔 不再 所 以 懺 限 於業障 悔是對 Ì 善

如隋闍 那 是眾生等有諸業障 崛 多共笈多譯的 大乘三 , 云何懺悔 聚懺悔經 ?云何發露?謂煩 **>** 大正二 刀 淄障 〇九 諸眾 生障 下 說 ` 法障

•

這是懺悔 轉後世 Ŧ. 障 種 潼 , 云何懺 業障 悔?云何 煩惱障 -發露 眾 ? 生障 法障 轉後世 障 同 本

`

0

異

譯

的

安世高所 譯 含利 弗 悔過經》 , 沒有說到 梁僧伽婆羅譯的 菩 薩 藏 經經 11

悔 業 障 Ŧ.

懺

雨 選

集

華

諸法清淨無有障礙 沒有說到, 只說 「從無始生死以來所造惡業 應當如是懺悔諸惡業障 ,為一切眾生障礙」 0 但五種障說 古來就已有了 ; 欲得於 切

西晉竺法護譯的 《文殊悔過經》 說 : 以此功德 , 自然棄除五蓋之蔽 0 冒 時的 如

聶道真所譯

曼陀跋陀羅菩薩經》

,

<u>)</u>

五蓋品第一〉

,

經文說:

切諸

罪

障 蓋 諸垢蓋 法蓋是法障 、諸法蓋悉除也。 , 雖只說 三種 , 蓋 而法蓋與五障中的法障 , 顯然是障的 異譯 0 , 罪蓋是業障 無疑是相 同 , 的 垢蓋是煩惱 0 與闍 那

崛多同

時的那連提耶舍

,

譯出

^

日藏經

與

月藏經》

有四

]障說

1. 未受、未盡 彼人所有無量生死 、未吐者 恒沙業障 , 如是等業皆悉滅盡 ` 眾生障 ` 法障 0 ` 煩惱障 , 能 障 切善根

2. 切業障 ` 煩惱障 法障 , 罪業皆盡 , 惟除五 逆、 破毀正法 誹謗

聖

人

0

3. 彼諸天、龍乃至迦 记官 單那 , 向彼菩薩摩訶薩邊 懺悔業障 眾生障

法障 煩惱障

護世 障 義 與 這是西 不 居 明 燉 顯 煌 域 , 變了 但有煩 質 隨 的 後障 師 佛法 至 西 在 域 內 0 竺法護 , 是確 遊 歷 諸 與聶 然無 或 道真 疑 ……大齎胡 的 , 0 是西元三 煩 惱 , 經 怎麼也 世紀後半世紀的 還歸 可 以懺 中 夏 悔 呢 護 ? 譯 我 公所 師 以 法 為

,

0

,

0

所譯 的 西 域 經本 的 經本 往 是從 返 載 西域 是 將事 齊僧 來的 東 寶 0 歸 暹 闍 那 道邃 凡獲 崛 多與那 梵本二百六十 ` 僧曇等十人 連提 黎耶 部 含 , 以武平六年 , 是西 也是從 元六世紀 西 , 域 相結 中 來 的 後 同 的 行 從 譯 西 採 師 怒平

,

,

,

缺 沙 世 決 精 菲 紀到 確 偶 然的 六 的 認 世 誤譯 紀 識 , , 從西 如 0 佛 佛經從北 法 域 初 來 傳 的 我 钔 經本 國 度 而 , , 漢 都 傳 有 入 懺 西 魏 域 悔 ` 晉 兀 , 初 西 障 期 域 ` 的 五 , 障說 對 文化 佛 法 低 的 所 , 對 誤 以 解 佛 川 障 很 法 的 多 法義 五. 障 西 說 域

流行 臼 度所 的 佛 傳 法 的 強 正 調 統 論 通 義 俗 的 , 懺 是沒有這 悔 , 因 種見解的 誤 傳 誤 演 0 化 經本從西 出 懺 悔 域 來 障 推 兀 障 定 為 ` 西 五. 域 障 俤 的 教的 異. 說

懺 悔 業 障 五三

以採信的 0 後魏北印度三藏菩提流支

,

睪出

佛名經》

十二卷

異說

,

應該

是可

華

羽

選

集

有人 每卷末 . 擴編為三十卷 , 附入偽經 , 也就是敍列一 《大乘蓮華寶達問答報 段佛名 加上經名 應沙門經》 ` 菩薩 段 名) 0 插 入的懺: , 插 人 悔文,文 段文字

懺悔 好事 章寫得相當 者煩惱障 , , 是故 亦 何 罪 經中目為 好 而 , 如說 二者是業障 不滅 : 亦何 障 然其罪相 0 障 所以諸佛菩薩教作方便懺悔 而不消 三者是果報障 , 雖復無量 !.....經中 0 此三種法 , -導言: 大而為語 凡夫之人 , , 除滅此 能障聖道及以 , 不出 有三 , 舉足動 障 0 0 人天勝 何等為三 步 如 無 此 妙

苦果 非是罪 深遠 懺悔三障 (麗藏 , ····第一 0 本》 , 是這 附記說 此 部部 先應懺悔煩惱 種 佛名經》 : 障 心 法 知 所明 偽妄 障 , 更相 0 說的 , **油籍** 力不能正 這不是譯出的經 0 西 , 域流行的 因煩惱故所以起惡業 , 末法之弊 妄說 , 是中 , , 影響中 國人纂 至於此 , 惡業因 或 集編寫的 佛 傷哉 教 [緣故] , 極 懺 ! 其 法 得

以上是所懺悔法的擴大 , 還有能懺悔法的 li 擴大, 如智者大師 《摩訶止 觀

的

經 五悔 , 117 0 就 五悔是: 是 《十住毘婆沙論》 懺悔 ` 勸 請 所引的 ` 隨喜 經說 ` 迴向 , 易行道的 ` 發願 0 前四 兀 事 事 , 加 , 如 發 願 (舎利弗) , 而 稱 悔 之為 遍

解說 五. 悔 與原 懺悔 義不合) 三只是 事 , 所 智者以為 以 (總名為 懺名 五悔 陳露 先惡 行此懺悔 悔名改往修來 破 大惡業 罪 中 勸請 或 自 破

,

,

的

中 的 義是 法罪 悔就 隨喜 說 定會對治 是懺悔 破嫉妬罪; , 是陳說己罪 (破) , 於是易行道的 不善 迴向 智者 . 被為諸· , 如 方便 稱 解 說為 有罪 為 , 除念佛往生淨 悔 改往修來」 沒有說發願 , 那 切善行都是悔 土外 , 意義 破什 , 通泛不! 幾乎都統 麼罪 T 切 0 0 在 於懺 習 修行 悔 慣用 悔 善法 的

語

本

婆沙論》 罪業 卷六 (大正二六 不 -善業 , 真的 • 刀 可 依懺 悔 而 除滅 兀 九 Ŀ 嗎?龍樹 說 有 明確的 說 明 , 如 (十住毘

近代

中

或

的

通俗佛教

, 難

怪

苡

經懺佛

事為代表了

時受 我不言懺悔則罪業 0 是故 懺 悔 傷中 說 滅 盡 若應墮三惡道 , 無有 報 異熟) , 願人身中受 果 ; 我言懺 悔 罪 · 又 如 萴 輕 饲 薄 闍 , 於少 世害

業 障 五五五

懺

悔

五六

得道父王 ,以佛及文殊師利因緣故 ,重罪輕受。」

華

雨

選

集

重罪輕受」 依 《十住毘婆沙論》 。本來是要在來生或後後生中受重報的 意,懺悔業障 , 並不能使罪消滅了 由於懺悔善 只是使罪業力減輕 現 在

若為人輕賤 讀誦經典而能消 ,是人先世罪業應墮惡道,以今世人輕賤故 (重) 罪業,與 《大毘婆沙論》 意義相同 ,先世罪業則為消滅 。不過 , 後起的經典極

輕受

,重罪業就過去了

金剛般若經》

說 :

「善男子

、善女人受持讀誦此經

入中

取意不同, 有些是不能這樣解說的

## 第三節 稱名念佛除業障

佛是通俗化 道 就是念佛 是廣義的念佛法門,容易往生淨土 念佛三品」, (及深化) 信佛 念佛 是晝夜六時,在十方佛前進修的 的 , , 以佛為 除業障是重要的一項,這裏略為敍述 理想 淨 不退菩提心而決定成佛 除 切業障 對佛的稱名 隨喜 , 勸請 0 在流傳中 、憶念 迴向 禮拜 於佛 念

0

經中 偶 而 , 舉出 念佛三品」, 說到某方某某佛 十方十佛的名字 泛說十方現在 , 對十方佛 , 作為 稱名 現在 一切佛。 來說 ` 憶念、禮拜的對象 在 , 不免抽象而 般信眾心目中, 缺乏親切 , 可 雖確信十方有佛 以 感 除業障 所 丽 以 大 乘

或有以信方便易行疾至阿惟越致 不退轉) 者 , 如偈說 : 東方善德佛

退等功德,

如

《十住毘婆沙論》

卷 五

(大正二六・

四

中

說 :

方廣眾德 佛 如是諸世尊 今現在十方 若人 疾欲至 不退轉

地者 應以恭敬心 , 執持 稱名號

,

,

0

,

0

佛 來不太受佛教界的 受到重信行的 這是現在十方一 注意 大乘所 切佛中 , 尊重 但 在 每 0 「大乘佛 如 龍樹 方舉 法 出 ^ 十住毘婆沙論 開展中 佛的名號 這可 善德等十方十佛  $\checkmark$ 能是最早出 , 論到 稱 名 憶念 現的 十方十 雖然後 首先

佛等的· 說到了善德等十方佛 本行 師 九弟子 0 東晉佛陀跋 , 以 往詣 (陀羅) 佛塔 所譯的 , 禮拜 觀佛三 佛像 味 海經 ……說偈 , 說到 讚 歎 東 因 方善德 緣

現在十方成佛; 又說觀十方佛 東方善德佛等 0 劉宋曇摩蜜多所譯 觀

悔 業 障 五七

懺

五八

行法經》 菩薩藏 經》 , 也 說 到 《三品經》 東方善徳佛 的 異 譯 , , 也 南方有佛名栴檀 列有善德等十 方十 德 佛的名字 0 梁 僧伽 婆羅所 譯名

略

的

薩

華

羽

選

集

等正 有五 那間 童子 異 逆等 覺 所問 至須臾之間 這可 , 經 速得不退」 切罪 見善德等十方十佛 **\** 的 業悉皆消除 , , 聞我十 如 超宋施 ; 聞 佛 此 名 護 所譯 +亦不 號 , 佛 在 , 名號 堕地 聞已 初期 大乘寶月童子問法經》 獄 恭敬受持 的信行大乘中的 , 恭敬受持 傍生 ` ` 書寫 焰魔羅界 書寫 重 ` 要了 讀 ` 讀 說 鬼 誦 ` 若有眾生 這是出 誦 趣 ` 廣 , 信 為 1 樂修行 於無 於 人 說 經剎 寶 上正 所 月

這是十 足 所有無量 受持 , 速得不 方佛 讀 無邊福德悉得具足 於過 退 誦 0 這 去為菩 樣的 為 人說 薩 念佛 蒔 , 五逆在 , 三業之罪 滅罪 發 願 内 的 如 , 此 與 亦不能生」 佛 切 罪業 前 的 懺 都 悔 可 0 罪業 以 聞 + 消 方佛 滅 , 多少不 , 而 切 亩 執 福 持 報 0 依經 都 稱 名 口 說 號 以 具

聞 佛 名 號 而 滅 罪 的 經典 不少 如 元 魏吉迦夜所譯 佛說稱揚諸 佛 功 德經

廣說六方諸佛的名號與功德,例如說

寶 其有得聞寶海如來名號者 皆當得立不退轉 地 , 疾成 , 執持 無上正真之道 ` 諷 誦 , 歡喜信樂, , 却六十劫生死之罪 其人當得七覺意

1.

2. 其有得聞 寶成 如來 **汽名號者** , 執 持 ` 諷 誦 , 以清淨心歡 喜信樂 , 却 五百

3. 劫 其有得聞寶光明如來名者 生死之罪 , 執 持 ` 諷 誦 ` 讀 , 歡喜信樂 , 五 體投

的功德 死之罪 過去生中 0 原則的說 , 七日七夜以 意思是說 , 都 : 在修行成佛 偈讚 住不退轉 底沙 佛 的過程中 , 必得無上正真之道 , 超越 了九劫 , 可 以 少經多少劫生死 0 所以 的 生死之罪 所說 0 這 却 如 , X 釋尊 不 X 劫 定 在 生

這

類文句

,

經中著實不少

,

都是聞佛名號

,

以信心清淨

,

去執

持

讀

誦

地

而為作禮

,

却

二十萬劫生死之罪

是惡業 , 而 是泛稱能感生死果報的 有 漏 業 0 這部經特別稱讚 问 閦 佛 , 魔波 旬 說

來名號者 寧使捉 , 持 懺 我終不能毀壞其人無上道心。」 餘千佛名 悔 業 障 , 亦勸 他 人令使學之, 其實 不使捉持阿閦佛 , 切 佛功 一德是 名 五九 0 其 致 有 的 捉 持 0 姚 四

秦鳩

閦

如

六〇

誀

華

羽

選

集

摩羅什所譯 千聖王聞千佛名 <del>\_\_\_\_\_\_</del> 佛因緣經》 歡喜敬禮 與 以是 《稱揚諸佛功德經》 因緣 , 超 越九億那由他恒河沙劫 , 有同 |樣 的意趣 生死之罪 如說

一億劫 若有善男子、善女人,聞是佛名 極重惡業」 。晉竺法護譯 佛說寶網經》 , 恒得值佛 , 於菩提心得不退轉 , 說六方諸佛的 功德 即 也說 得 超越

之道 聞彼佛名 便超百千俱胝大劫生死長 唐義淨譯 信樂不疑 《受持七佛名號 夜流轉劇苦 越若干百千億姟生死之難 所生功德經》 0 唐菩提流志編譯的 也這樣說: , 立在初學 若有 大寶積經》 , 疾逮無上正 得聞彼佛名者 蒖

兀 大方廣佛冠 ……受持彼佛名者 功德寶花敷菩薩會 經》 , 說六方佛及六方佛的上首菩薩 , 即能滅除六十千劫生死之罪 , 說十 方十 佛 東方名 , 也處處說到: 無量功德寶莊嚴 0 趙宋施護 所 能 譯 | 威德王 稱念受持者 佛 說 |如來 大 乘

者 觀世音菩薩授記經》 皆轉女身 當得不退轉於阿 , 却 四十億劫生死之罪 說 耨多羅三藐 : 得聞 三菩提 過去金光師子遊戲如 0 上來所引經文 ,三十千劫中背於生死 來 , 所說的 , 善住 功 「却」、 0 德寶王 宋曇無竭 一背 如來名

於聽聞: 超 佛的 , 聞法修行 名號 越 , 信心清淨 ` 所以能不為生死業. 超越」 受 或者說 (執) 滅」 持名號 力所障礙 生死罪業 ` 讀 , 能決定不退轉於 ` 誦 , 意義是一 因 而 發菩 樣的 提心 無上 菩 都是· 提的 恒

`

,

,

,

由

得

值 却生死業」 佛 與 \_ 不退菩提」 , 與念佛法門 有著重要的 關係

,

`

,

說到 經 所 過去莊嚴 以 就說 大乘佛法 專說佛名的 若有聞 劫手 了賢劫千佛的名字與 佛名經 佛) 經典 時代 名百 **\** , 甚深的 不斷的: ` , 現 在 斯等不久成佛正 因 傳 緣 出 賢劫千佛名經》 難行的法門以外 , , 因緣都是從見佛 所出的佛名非常多 覺 0 \_\_ 重信的易行法門 未來 不知是誰 供養、發心而 星宿 竺法護譯 劫千 譯 或 出 相當的流 佛名經 來的 集 的 (賢劫 出

菂

,

並

大成 中 現在 或 佛 有 這是從各種經中 弟子的增補 兩 種 本子 0 元 本以說佛名為 集出 魏菩 來的 提流支譯出 所 主 災 , 也 的 谣 本於佛名中 佛說佛名經》 而 依經) 夾 這樣說 入懺 十二卷 悔詞 : 若 , 可 這 說 顯然是經過 /受持 集佛 名

誦是佛名 懺 悔 超 越 業 世 障 蕳 不 可 數劫 0 若善男子、善女人,十日禮拜 六一

讀

誦

讀

的

華

亙

選

集

諸佛名 說 中 國 |人編 四千七百二十五如來」 , 遠 成的懺儀 離 切業障 0 隋闍那崛多譯的 , 永滅諸罪。」三十卷本的《佛名經》, , 約在千五百五十佛到千七百五十佛間 《五千五百佛名神呪除障滅罪經》 是依據這部經 ,說佛名與咒 八 卷

語 人了咒語 這應該本是 , 所以體例不能 《佛名經》 致 , 只是傳來的時代遲了些, 0 諸佛名號的廣泛傳出 , 雖未必為甚深智證行者所 在流傳中 , 為祕密行者附

從翻譯者來看 重視 ,但重信的 ,這主要是北印度與西域傳來的 易行的方便 , 在普及一般的信眾中 , 顯然是受到尊重信受的

眾多如來名號的傳出 , , 可以滿足十方三世諸佛的信念。但懺悔也好 , 除業障

也好 定的部分佛名 ,得不退 轉菩提也好 作為受持 懺悔對象的 佛太多了 會使一 ]必要 如 般信眾無所適從的 大寶積經》 於是有舉出特 優波離

舍利弗! 犯僧殘者 若有菩薩犯波羅夷者 對五淨僧殷重懺悔 , 若為女人染心所觸 應對清淨十比丘前 及因相顧而 以質直心殷重

生愛著

|懺悔

會〉

(大正

五.

五下

五

一六中)

說 :

應對一 清淨僧前殷重懺悔

舎利弗 若諸菩薩成就五 無間 罪 犯波羅 夷 或犯僧殘戒 犯塔 犯僧

及犯餘罪 菩薩應當於三十五佛前 晝夜獨處 , 殷 重懺 悔 0

眾罪皆懺

悔

, 諸福

盡隨喜

,

及請佛

功德

,

願成

無上智

作如 舍利弗 是清淨懺悔 ·菩薩 應當 菩薩若能滅除此罪 心觀此三十五佛而 , 爾 時 為 諸佛即 上首 , 現其身 復應頂禮 , 為 切如 度 切諸眾 來 應

優波離會 是闡 明大 乘律 毘尼 Vinaya ) 的, 竺法護 初譯 , 名 佛說決

生故

,示現

如是種類

種之相

罪了 羅夷的 的 定毘尼經》 所 犯僧 以說到菩薩的 律制是逐出僧團 |殘的 0 唐不空也譯出 律制從 |懺悔 , 0 一十清淨比丘 菩薩 不 佛說 |可懺 在 海的 僧中 三十五佛名禮懺文》 出罪 的懺悔 而 現在 , 現在. , 在十清淨比 與 有五清淨比 「佛法」 部分 丘 的 丘就 律制 戒律是 前 , 就 口 不 以 同 與 口 Ź 以 懺 悔 懺 如 悔 這 犯 有 是 波 關

懺 悔 業 障 六三 大乘的寬容

精神

其實也是犯重戒的

苦薩

比丘越來越多

,清淨比丘越來越少

六四

名

華

羽

選

集

能滅 字 以 J 釋尊為首 勸 不得不降低 除 請 對於菩薩  $\overline{\phantom{a}}$ 此 南 罪 無 迴向 釋迦牟尼佛 , 的 標 初期的大乘行者 出 準 , 諸佛 , 家或在家的) 0 如說 與 現身 , 《三品經》 切有部的律師們 , 現 , 還 南 所犯 種 無寶蓮花善住娑羅樹王佛」 相近 種相 沒有忽視這 切罪 , , 這所 而 且也是為舍利弗說 , , 也說犯波羅 別 以被稱為 世界的 制 大乘懺悔法: 佛法根 取相 夷的 ; 於佛 的 懺 源 稱念三 部 0 三十五 經說 前 分 0 懺 這不是稱 , 十五 悔 不失僧格 菩薩 佛 隨喜 佛 中

悔 名號 煩不能盡 佛名禮懺文》 不太容易 , ` 以諸 照本 錄 (但不能說是甚深法門) 佛現種 誦 末說 但 遍就. 依天竺所行者略記 : 種 相 可 五天竺國修行大 以 , 證 , 這是要 明罪業的 T 之。  $\overline{\phantom{a}}$ 清 乘人 但 淨 心觀 這與 世 0 這是從 , 間總是引向通 此三十五 常於六時禮懺 文殊發願經 稱名」 佛 俗: , 的 而引 **\** 不 等 關 晝夜 , 如 人 , 為 獨 功德廣多 大 佛 觀 處 乘行者所 說 相 殷 重 ,

宋畺良耶舍所譯 觀藥王藥上 菩薩經 **>** , 主要是說藥王 ` 藥上二位菩薩的

| 常持誦

,

情形

是

樣的

,

文

Ħ.

17

懺

佛

十三佛的 功德與觀法 三佛名的 , , 能 百千萬億劫不墮惡道; 0 說到過去世的五十三佛 除滅四重 五逆及謗方等 稱五十三佛名的 經經 普光佛……一 , 皆悉清淨 生生世世見佛;至心禮敬 切法常滿王佛 以是諸佛本誓願 聽聞 五. 故 Ŧ.

若有眾生欲得除滅四重禁罪 , 欲得懺悔五逆、十惡 欲得除滅無根謗法

於念念中即得除滅如上諸罪

0

經上

(大正二〇・六六四上-

中

說

時 敬禮賢劫千佛; 說須彌燈光明等) 極重之罪 , 心 想 (觀想) 當勤誦上 復當敬禮三十五佛 明利 十方佛;復當敬禮過去七佛;後當敬禮五十三佛 (文所說) 猶如流· 藥王 水 念念相續 然後遍禮十 ` 藥上二菩薩呪; -方無量 行懺悔法 亦當敬禮上 切諸 , 然後繫念念 佛 晝夜 文所 亦當

滅罪業: 五十三 的 功 佛 德 0 , 是過去佛 經上說到 , 出於 由 於佛的 優波 本願 離 會 的三十五佛 , 所以至心敬禮五十三佛的 , 又有咒語 比 優波 有

除

藥王

藥上二菩薩清淨色身

離會 的 傳出 懺 悔 , 顯 業 然要遲 障 些。 雖說 懺悔」 , 實與三十五佛的懺悔法不同 六五

雨選集

華

佛 聞汝等二菩薩名 因緣 功德力故 , 即得! 及聞我等十方佛名,即得除滅百千萬劫生死之罪」 超越 無數億劫生死之罪 0 這是聞名 1、禮拜] 而 ; — 能除滅 敬禮諸 生死

罪

與懺悔

的意義不切

五十三佛是過去佛

,

頗

《三品經》

在現在十方

佛

前

懺

恆

十五 良耶 不同 佛 舍 經中 與五 禪師) 十三佛 -廣明觀| 的另一 二位菩薩 ,綜合為同 譯籍 的清淨 懺悔 身相 觀無量壽經》 文 , \_\_ 再說臨命終時隨意往生諸 , 直流傳到現在 , 性質 和同 但中 此 外 或 舌 淨土 還 德 有二十 將 與

集出 五佛名 五佛說 菂 日 如 意義與上二 [夜六時 佛名經》 懺悔滿 部 i 大同 中 , 二十五 佛為舍利弗 0 說到  $\exists$ 「念佛滅 , 滅四 說的 罪 重 , 東 的教典極 八禁等罪 方二十五佛名號 多 0 這裏 不 知 : 略 這 舉 是依什麼經 誦念此二十 重 要的 而

從對 方佛 僧 前 在十 伽 -方佛前 禮 的 1懺悔演 拜 ` 稱 稱名 名 化 而 觀想等 來 ` 憶念 , 是 自力し 禮拜 能却多少劫的生死罪業 , 的廣 修懺 悔 義 念佛」 隨喜等 法門 , , 是 都 由於佛的 信方便易行 在 過去 或 本願 現 在的 道 力

的意味 有 度論 佛名 丽 所 雖 不是佛弟子 佛 以 號 須 **>** <u>分救護</u> (聽見了 要自己的禮拜 , , 如 由 念佛的從 於大家稱念佛名 人的 , 那 的 南  $\neg$ 呼天」 意義 稱念 無佛 自力 ` 稱名 \_\_\_ 南 的 ` 然對免難的故事來說 聲音就 無佛 而 , ` 觀想 免除 向 娘 摩竭 他力」 \_ 閉 , 不是就無效了嗎?這 而實含有 П 樣 魚王的險 , 發展 而 , 免了一 在 「他力」 , , 理由是不太圓滿 難 舉 般 人心中 船人的被 , 例就 理由是 可 , 佛教界的 吞沒 明白 極容 佛力. 魚王 加持的 的 易存有請 這 前生是佛 上 , 傳 面 如 說 魚王 傳說 言意義 曾引 求 應有 一前 弟子 援 沒 智 生 助 稱

過去有大商主 , 將諸 商 人入於大海 0 到彼 海已 其船卒為摩竭大魚欲來

他力

的意義

,

如

高

齊那

連提

郭

舍所譯

大悲經》

卷三

(大正一二・

九五

七中

下

說

吞噬 聲唱言: 0 時 諸 商 南 人 無諸 商 亦 主 復同 佛 偏 袒 , 得 右 時合掌禮拜 大 扃 無畏者 右 膝 著地住於船 ……如是三 大慈悲者 上 , 憐愍 稱 , 心念佛 爾 切眾 時 , 彼摩竭. 生者 , 合掌 ! 魚聞 ·如是三 禮拜 .佛名

一稱

懺

悔

業

障

六七

一六八

號 ` 禮拜音聲 , 生大愛敬 , 得不殺心 , 時摩竭魚聞即 閉口

0

回

難

華

羽

選

集

爾時商主及諸商人,皆悉安隱,得免魚難。

魚王 闡 佛名號 , 起不殺心, 商 人們免於死亡, 這是佛力。 《思惟要略法》 說

得更明確:

念佛者

令無量

劫重

罪微

薄

得至禪定。至心念佛

,

佛亦念之。

如

到平安 人為王所念 這是明確的 怨家 ` 債主不敢侵近  $\neg$ 他力」 說 , 如以 。 \_\_\_ 此義來解說念佛而免魚王之難的 人念佛,佛也念人,就憑佛力的 故 庇 事 護 而 不

等佛 念佛 是更合理嗎?在 , 及諸大菩薩 也念菩薩 , 大乘佛法」 如 , 稱名 十住毘婆沙論 一心念, 的開 亦得 展中 不退轉 , 敍述念十方十佛後 易行方便幾乎都 0 大菩薩是得 他力」 , 接著 無生法忍以 化了 説 : Ĺ 四 不只是 的 彌 陀

仰 吳支謙 大乘經所說 中 失譯附 的菩 譯 薩 後漢錄」的 八吉祥神呪經 大菩薩 菩薩 未必有僧 , 多數是他方世界來的; 《六菩薩名亦當誦持經 **\** 伽組織 , 與竺法護異譯的 , 但念菩薩就是念菩薩僧 如是這 V 八陽神呪經 , 趙宋法賢譯的 世界的  $\checkmark$ 也 也是不可思議 , 都附 可說念未 《八大菩薩經 有 八 來佛 大菩薩 ` 信

家自矢篇。

(本文節錄自《華雨集》第二冊一六五——二一五頁)

悔 業 障

六九

懺

華雨選集

## 甲道正法

## 第一節 佛法甚深

深, 尊在王舍城,異學刪闍耶的上首弟子舍利弗,見五比丘之一的阿說示威儀具足 莫測的,或法義圓融無礙而博大精深的。那為什麼說佛法甚深呢?如實的說 法由 法本來如是,是無所謂深不深、難不難的;如果說是深是難 根本的不同處,是一般人所不容易信受契入的,所以說「佛法甚深 」 深在眾生自己。如過去善根到了成熟階段 並非說教典與著述繁多,法海汪洋,不容易充分了達;也不是說佛法是神祕 .佛而傳出,所以名為佛法。佛法出現於印度,與印度(及一 釋尊修證而得究竟解脫的,名為法(dharma) ,佛法可說是並不太深太難的 。佛是正法的圓滿體證者 ,那是難在眾生自己 切 的神教 。說佛法甚 如釋 , 有 佛 教

中

道正法

七

華

羽

選

集

說是因 諸根澄淨 彼法因緣盡 , 就問 他老師是誰?學什麼法?阿說示簡要的說: , 是大沙門說 ° 舍利: 1 弗聽了 當下就悟入 諸法從緣起 , 得法眼 淨 如來

舍

領了二百五十弟子來見佛 弗將經過告訴他 利弗回去 , 他的好友大目犍連 , 也說了 , 諸法從緣起 成為佛的弟子 , 見舍利弗的神色澄淨 偈 這不是言下直入嗎?也許有人要說 , 目 犍連也悟入了正法 , 問他得到了甘露嗎?舍利 於是二人率

哉 ! 來 欲的空虛 佛為 那 他 嵵 , 波羅奈的長者子耶 說法 釋尊在露地經行 內心非常不安 , 當下 就悟 0 |入了正 含 , 個人 見到了就對耶 , \_\_. 外出 法 向過著奢侈的欲樂生活 0 這還 , 走向 舍說 可以 Ш 說 : 林 喃喃 耶舍雖長在欲樂生活 這裏沒有災禍 自語的說 ° —• 晚 , 忽然感到了物 0 禍哉 耶 中 含 内 禍

人

那不妨再舉幾則事實來說

明

舍利弗與大目犍連

,

向是從刪闍

耶

修行

,

早已成就戒

`

成就定

,

所

以

能直下悟

心已

激發了

**一**厭患的

情緒

但毘舍離的

郁

伽長者可

不

卣了

` 郁

伽

長

者與

婦

女們

在大林中飲酒歡樂

0

在酩

記 町 大 醉

中

,

見到釋尊

,

就忽地清醒了

0

佛為郁:

伽說

法

也證得 性愚笨 癡的 清淨嚴 得話 的 不再憂惱哭泣 拿衣給他 想得發了 位是從殘 直追不上 從佛 :惡賊 也就當下 說 周 四 肅 出 得 , 利 披 的 狂 暴 離 行 羅 几 家 , 悟入 繋陀 漢 個 氣氛 瞋 奇 旅 上 0 裸體 害中 菲 呼 月 如 , , , 這二 (果)說 讀 勸 迦 然後為 問 成 , ]佛是什 群結隊 以 使他 披髮 來的 他的 不 **這**二位 熟 沙門 外 位 丈夫出 他說 放下 忽 , 0 :麼意思 是狂 到 都是在家的 偈 而 刀 ! , 屠刀 法 清 住 不 是從貪染欲樂中 處 ` 0 亂 釋尊 家 醒 亂 婆 ! 敢 , 愚 他 元 住 跑 通 , , 教他 自己 立. 佛為 也得到了 覺得自己裸體 ! 癡 吒 過 , 的 跑 地 婆羅門 , 釋尊 拂 也 到 成 他說 佛答 Ĭ. 除 彌 佛 向 類 沒有持戒修定的 信心清淨 女 應說 從那 來的 塵垢 家 法 絺 0  $\overline{\phantom{a}}$ 聖) 貪 羅 , , , 得阿 鴦掘 邊過 深欲樂的 庵羅 六個兒子 : 口 , \_\_\_ 漸 恥 = ]羅漢果 我住汝 袁 漸 魔羅也當 0 , , , 來 鴦掘 不久 就蹲 這是最 的 鴦 理 掘 0 解 見佛 個 不住 魔羅 魔羅 殘 T , 第七子 下來 真 暴 [译 五. 個 下 實的 悟 日 瞋 拂 在 的 執 是 0 ` 聽 為 死了 人 害 除 周 劍 又死了 位逢 到 应 鴦掘 趕 的 心垢 利 釋尊要阿 事 |眾說法 7 |繋陀 來 放 例 想兒子 開示 狂 魔羅 下 終 就 亂 鉫 這 卻

,

0

殺

譽

中

道

正

法

七三

於

愚

牛

他

難

都能當下知法、入法, 佛法似乎也不一定是甚深難入吧!

華

雨

選

集

是不可能這樣頓入的。 這幾位特出的事例 佛法到底不是容易契入的, , 到底是希有的 , 如不是過去生中的善根到了成熟階段 釋尊為了眾生 類的 難以

這是經、律一 致說到的 0 如 相應部》 六 〈梵天相應〉 (南傳一二·二三

教化

,

起初曾有不想說法的傳說。

眾生的難以教化

,問題正在我們

、類自己

四——二三五)說:

然此眾生, 我所證法甚深 樂阿賴耶 ,難見難解 欣阿 賴耶 ,寂靜微妙 ` 憙阿賴耶 ,超尋思境,深妙智者之所能 樂阿 賴耶 欣阿 賴 耶 憙 知

賴耶故 , 眾生於此緣性 、緣起難見 0 切諸行寂止 , 切依棄捨 愛盡 ßП

離 ` 滅 ` 涅槃 , 亦甚 難見 0 若我為眾生說法 , 不能解 j , 徒自 |疲勞 ` 木 認

切眾生所難以通達的 緣起是為緣能起的依緣性 0 眾生沒有不是愛樂、欣、 涅槃是生死苦迫的徹底止息 **憙阿賴耶的** 是不能通達甚深法 緣起與涅 槃 是

質 高 以 然不會徹底的) 向 以放棄的 喜貪俱行愛 度脫 的 也有 請佛 外延申 30 也就不能解脫) 佛法是不 也表示 創 賴 造 長在 說法 的 耶 譯為 神 擴 0 0 共世 了釋尊的 這 水 眾生是太難以解脫! 展 , 所有 樣 面 眾生的確 彼彼喜樂愛 , 蕳 藏 上的 , 內在的 我所」 的原因所 的 佛 的宗教行 \_\_\_ 悲心 才決定為眾生說法 , 與印 或譯作 如經日光照射 不容易受化 是無限的 自我愛著 , 在。 明知眾生剛強難化 度婆羅 , , 都不 了 ! 可 「窟宅」 見愛樂 佛說生死的 門教 - 能解: 傳說 , , , 深閉 但 但到底 , 決生死 還 就 : ` 這一 東 會 梵天知道佛不想說法 固 欣 可 以收敛 巢穴」 原因 方 開 也有煩惱薄而根性利 拒 ` 憙阿 傳說 敷; 新 , , 世 如潛藏. 起的 而終於展開 間) 眾生極難 賴耶 , , 表示了 放棄 沙門文化 如 集諦的內容是: 的苦迫 在幽深的洞 幽深的窟 , 正是生死的  $\overline{\phantom{a}}$ 放棄 \_\_\_ 化 了覺世度人的法門 切 度 , , 有 神 穴一 而 的 特 外 , 根 教 但 惟 地從天上下 窟 在 0 本不 有 到 如蓮 的 樣 癥結所在了 「後有愛 樣 底 仰 神 教 華那 眾 同 切 賴 也 , 有 的 是 佛 中最 生的 特 法 樣 來 難 口

七五

中

七六

華

## 第二節 如實的解脫道

就名為轉法輪 釋尊本著自證的解脫境地,為眾生說法,眾生也能像佛那樣的得大解脫 0 佛說的解脫道 , 就是中道, 如 《銅鍱律 大品》 (南傳三・一八 這

——一九)說:

諸比丘!世有二邊,出家者不應親近。何等為二?於諸欲愛欲貪著事

是下劣、卑賤,凡夫所行而非聖賢,

無義相應。

自煩苦事,是苦非聖賢法

無義相應。如來捨此二邊 , 依中道而現等覺, 眼生、 智生 , 寂靜 ` 證智

、正覺、涅槃所資。」

之中道?即 諸比丘· !何謂如來現等覺 八聖道 ,謂正見 ,正思惟 ,眼生、智生,寂靜 i, 正語 , 正業 、證智 () 正命 、正覺 , 正 精進 、涅槃所資 , 正念

,正定。」

當時的印度 , 有的貪著欲樂,從事外向的物欲追求 ,這主要是一般在家的

們宣說 所以說 行善的一 當的語言文字,正業是正當的身體 可能的 果 的 的 說 所以名為轉法輪; 臨涅槃時 有的過著苦行生活 聖 , 專 第二 中 釋尊捨棄二邊 定 道 正當努力 於物欲追求 , 弟子依法修行 八正道的內容是:正見是正確的知 , 正見是法 第三、第四沙門果。」 道, 是正 化度須跋陀羅 八正道是一 行 , 正念是純正的專心一 法輪是以八聖道為體的 , , , 是多數的出家人,如尼犍若提子。 依之進行而能到達現等 依中道行而得現等覺 極端苦行 , 乃至……正定是法 ,八正道也就出現於弟子心中 , 切聖者所共由的 還是這樣說 行為 聖者的果證 邊 意 : , , 都 正命是正當的經濟生活 0 , 若諸法中無八聖道者 見 中 正定是純正的 正 不是聖賢法 , 釋尊依 所 ,是正確的 , , 正思惟是正 現等覺與涅槃 以經中稱為 覺及涅槃的 八正 0 從佛 從世間苦迫的徹底解脫來 ,是沒有義利 道 禪定 , 一古仙 沒有偏 心而轉入弟子心中 確的思考 而現等 , 0 這 離了 中道就是八 , , 正 則 頗 Ī 八者就 人 無第 覺 精 道 而恰到 八正道是不 沒有! 進是止惡 正語是正 :是法 為弟子 沙門 釋 價值 好

支

處

尊

中

道

正

法

七七

雨 選 集

華

為三學:戒、心、慧。依三學來說:正見、正思惟是慧;正語、正業 中道 -八支聖道 ,是修學的聖道內容,也表示了道的修學次第。歸納聖道 、正命是戒

;正念、正定是心(心是定的異名);正精進是通於三學的

。三學是道

修道所

三上)說:

證的是解脫

,道與解脫合說為四法,如

《長阿含經》

《遊行經》

(大正一

「有四深法:一曰聖戒,二曰聖定,三曰聖慧,四曰聖解脫

戒、定、慧 、解脫 -四法, 與四清淨相當 , 如 《雜阿含經》卷二一(大正

一四八下— 一四九上)說:

「如來應等正覺說四種清淨:戒清淨 ,心清淨,見清淨,解脫清淨

依 《增支部》 說 ,這是「四清淨精勤支」; 《雜阿含經》 解說為 「戒淨斷

「心淨斷」等 斷就是精勤的異譯 如 四正 勤即 — 四正斷」 0 見清淨的見

又立七清淨 是如實知見,是慧的異名 , 如 《中部》 (二四) 從如實知見到究竟解脫 《傳車經》 (南傳九・二七三)說: , 在修學上還有層次,所以

方途 唯 至道非 知見清淨至知見清淨 戒清淨至心清淨 道知見清淨 , 唯心清淨至見清淨 , 唯 , 唯知見清淨至無取著般涅槃 道非道知見清淨至方途 , 唯見清淨至斷疑 行道 清淨 知見清淨 唯 斷 唯 疑

清淨 見淨 也是邪定。 這 車經》 , 修行 道跡 於三 清淨在修道得果上 斷智淨 次第 寶 七清淨的修行次第 , 譯七清淨為 ` 兀 ,是完全正 諦的疑惑永遠超 。見清淨 , 有依 以下 戒淨 確 的 , 依 前 0 越 都是慧學 心淨 起後的次第意義 如戒行不清淨 瑜 , 是度疑清淨 伽論 , 見淨 **>** 0 說 : 依 , 疑蓋淨 成而定 , 依無我 言行不如法 0 , 終點是解 八正道是道 , , 道非道 依定 正 見斷 而慧 脫涅 , 那 薩 知 , 世 萷 見淨 槃 鉫 , 間苦行等是 耶 使修 依 0 慧得 莧 得定 道 中 , 是見 解 跡 回 脫 知

三結 就是行智見清淨 得阿 羅漢 就是依初果向 果 就得究竟解 依阿 得 羅漢 初果 脫的涅 道 0 智 依初 , 操了 果到 斷 切煩 兀 果的 這 惱 道的進修次第的解說 , 名行斷智見清 佛說有四 通行 淨 , 或譯 0 斷 , 盡 與 刀 事行 中 切 煩 阿含 跡 惱

非道

許

道

,

戒禁取

永斷

, 所

以是道

非道

智見清淨

0

斷

薩

痂

耶

見

`

疑

戒

禁取

\_

七九

中

道

正

法

華

一八〇

經》經意相合

引生出世的 前的明相 而求解脫的 八支聖 , 正見 如 道 , 雜阿含經》 在聖者是具足的;如從修學來說, 定要依善知識 。所以說:「二因二緣 卷二八(大正二・一九八中) (後代也通於經論) ,起於正見 八聖道也有次第的意義 聽聞 。 \_\_\_ 聖道如! 定法 說 , 百輪 經如 理作意 , 正見 如日出 才能 修學

謂 Ī 如 見 日出前相 0 彼正見者 調明 , 能起 相初光 正志、正語 如是 , 一、正業 比丘正 盡苦邊,究竟苦邊前相者 ` 正命 ` 正方便 ` 正念 ` 正定 , 所

。 ∟

修學次第說 而是正思惟要從實行以達成理想 正見能引起正志 聞正法 而起 (正思惟)等 (1)正見 , 是聞所成慧 古人譯為正志或正欲 ,正見是先導的 ②正思惟不是單純的 也是正道所不能 , 表示了行踐 義理 離的 前 趣 思惟 向 如依 因

進 此 這就是戒清淨 依正思惟而起的 。那時的正見, 對外 事就有 就是思所成慧 (3) 正語 (4) 正業 0 進而在內心方面 (5) 正 命 (6) 離惡( 行善的 依正 精進而 正 精

相 應 (7)正念、⑻正定,就是心清淨。那時的正見,是與定相應的修所成慧 , 引發無漏聖慧 , 那就是見清淨了 0 從見清淨進修到行斷智見 清 淨 都是聖 如定 慧

慧 0 ^ 相 應部》 四七) 〈念處相 應〉 南傳 六上・三九一) 說

何為善法之初?謂善清淨戒 , 正直見 鬱低迦 !汝善清淨戒 得正

。鬱低迦!汝依戒、住戒修四念處。」

來的 是符合八支正道的次第進修的 依經說 , 所 以正見能 , 應該先修清淨戒 成就 信根 0 與正 (2)0 精 如 以五 直見 進根是止惡行善的 根與 ,然後依 八正 道 (正見 對論 , 與正 、 正 , 那麼 語 戒而 ` , 正業 (1)信 修 四念處 是 依勝 正 命 解 ` , 這 正 而

相 精進 了 離的 八正 相當 0 道 如 0 以 (3)念根與(4)定根 雜 正見為先 阿 ||含經》 , 卷二六 五根 , 就是正念與正定 以慧根為後; (大正二・ 其實 一八三中) 0 (5) 慧根 , 慧是在先的 說 : , 約次第說 , 也 與 , 就是 切正 無漏 慧

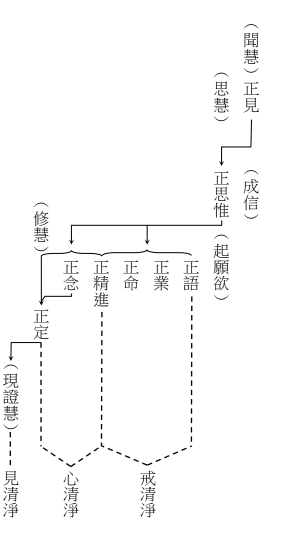
此 五. 根 切皆為慧根所攝受 0 譬如堂閣眾材 , 棟為其首 皆依於棟

以攝持故。

中道正法

八





苦迫 世 住還 統的 此教 與 是以 執 的 大 理 法 蕳 過 薢 斷 說 邊 婆羅 法六 就 是 弟子 的 生死苦迫的 大 因 , ` 無常 去解 是以 佛法 執 緣 如 , 佛 釋 菛 有 何 , 0 ?在 尊 如經說 即 決?佛法是不共世 般若 以 因 止息?這 (縁起) 離 緣 槟 外 以聖道的 空間 為 無 此 解 七 , 脫 還有 佛 導 苦樂 來通達 邊說 來說 緣起 F. , 都 問 東 篤行為主 , 0 都是 觀是 方 題 正 是有邊還 中 是觀緣起 是當 道 見所 都是毫無意義的 新 , 佛法 切的 蕳 徧 興 本是當時 0 在 的 的 知 蔽 前 , 思想上 的 的 而行! 沙門 的 見的 是無邊? 而 0 , 勝 正 集 不 感 符 義 受 與滅 相 見為 盯 專 是理性的 , Ī 是世 所 應 度宗教界的思想主流 戲論 這 些 先的 理的 也是此生果報 部 更是異說 在 而 蕳 六 成 **>** , 異說 師 是不容懷疑 佛 與 特質到底是什麼? 生死苦迫 行 0 0 的 釋尊否定這些二 如 , 0 行為上 紛紜 論 雜 所以以正見為先 , 0 說 究世 佛依 回 含經 的 得 玄妙 間 從緣 執 的 此 何 , 有樂 正 **\** 以 , , 高 當 在 起 覺 釋 集 一邊的 生 起? 深 欲 成 致 時 執 時 扼 尊是怎樣 )要的 蕳 的 佛 異 行 的  $\bigcirc$ , 見解 世 H. 與 钔 說 而 , 台苦行 執常 蕳 大 對 也 度 說 是常 我 就 現 釋 的 生 乘

傳

論

以

尊

佛

去

死

佛

中

道

正

法

提

雷

一八四

華

羽

選

集

出了正確的 法流傳中 , 緣起說 見解 , 也就稱 就是因緣說 為 中道 0 因緣即緣起 0 正見的中 道 ,被稱為「處於中道而 , 如 雜 阿含經》 卷一二(大正二 說法」 在佛

•八五下)說:

無。 云何世尊施設正見?佛告躝陀迦旃延: 世間有二種依 (著) , 若有 若

世 蕳 集如實正知見 ,若世間無者不有;世間滅如實正知見,若世 間有者

明行 無有 ,乃至純大苦聚集 是名離於二 邊 , 說於中道 0 此 無故彼無 0 所謂 此有故彼有 , 此滅故 彼滅 , 此起故彼起 , 謂 無明 滅 , 謂 故 緣 滅 無

,乃至純大苦聚滅。

察 的從神說起 發見緣起法性 正見是正見緣起的集與 也不是形而 而大覺解脫的 上學者那 滅 也是離 0 樣說 人世間的苦迫 本體 邊的中 ` 說 真我 道 0 釋尊的正見 解決不了的無邊 , 而是從眾生現實身心去觀 ,不是神教那 問 題 是由

於眾生觸對自然界、社會界、自己身心而引起的

,

所以直從自己

每個

人的自

生死 依因 故彼無 緣 重於生理 己身心去觀察 眾生: 修道 因 而 0 生死 緣 緣 消失 九 川 , 的 生 諦 消失了 而 , **[身心自]** 是要 與涅 聖 中 而 有的 此 , , 死 滅 所 或重於物理的 , 燥 故 以說 諦法門 達到 , ` , 波滅 釋尊常說 體 死 構成苦聚的 , 了知的 此 而生 都依緣起 , 無故 稱 知苦 此有故彼有 ; 為苦 , 五蘊 彼 不同 \_\_\_ , 直 聚 無 而 而 因緣名為集 乃至純 ` 生生 觀 有 六處 蘊 苦 此 斷 察 可 , 滅故 此起 集 能 不已的延續下 大苦聚滅 0 眾生身 卻是要遍 、六界 0 0 彼滅 故彼起 正見及正見所起的 0 , 諸 由 而 ||於構 心的 受皆苦 ,都是依眾生身心, 證 0 知 , , 眾生的 ……乃至純大苦聚 去 的 滅 純大苦聚 成苦聚的 切 0 0 既由 的 遍 , , ]現實. 都是依 知 不是與樂受相 , 因 這就是苦 因 , 正思惟等道 是徹 緣 緣 身心 因緣 生死 礻 而 或 有苦 底的 斷 , 是苦 世 集 重 而 ` , 於心理 集 就 所以眾 存 對 , , 那 聚 的 普 聖者是從 徹 在 ` 滅 麼苦 遍 底 0 , 苦是 而 的 的 生的 此 依 或 是 渞 聚

解

脫

的

0

,

無

大

深

層次的

苦

佛法觀

五蘊

六處

六界,

為無常

苦

`

空

無我

,

或作

無常

知

八五

中

道

正

法

雨 選 集

華

因緣的 苦 實世間的一 心自體所攝的) 法 成了又壞 無我 ,不可能常恒不變的 , 主要為愛著 雜阿含經》 `` 切,在永不安定的不息流變中;愛著這無可奈何的現實 無我 ,興盛了又衰落,得到了又失去;這是沒有安定的 所 。凡是依因緣 , 說:「我以一 是深徹的遍觀 0 切煩惱 現實身心世間的一 (因緣也是依於因緣) 切行無常故 ,及依煩惱而起的業 。眾生身心自體的存在 切,在不息的流變中 切諸行變易法故 而有而起的 (其實, (有) ,不可信 與生起,是依於 煩惱與業也是身 , 是非常 ,生起了 說諸所有受 不能不說是 賴的 無常 文滅 現

卷二(大正二・七下) 說 : 悉皆是苦。」苦是不得自在

(自主

,

自由)

的

,

不自在就是無我

, 如

雜阿含經

苦了

^

病苦生,亦不得於色欲令如是、不令如是。 世尊告餘五比丘 亦得於色欲令如是、不令如是 :色(等五蘊 0 , 下例) 非有我 以 色無我故 。若色有我者 , 於色有 ,於色不應 病有苦生

我 , 是主宰的意思 0 印度的神教 , 都想像身心中有 一常恒、妙樂 (自在) 的

樣的 滅除 著自 這樣的. 為生死流轉中的 以愛著為主 我所 也就 如實: 自 我 我 我 我 的 的 依緣 知苦 我 生 中 所 起的 的) 與一 慢 死 道 受我支配的 是沒有的 (集也在苦聚中 根源 , 0 就 集而證 主 般所說的靈性相近) 依 無常 醴 無常 能得究竟解 0 , 呢? 愛樂 滅 我是自主而宰 也就是解脫 、 苦 、苦變易法 T 無我 ` 0 佛依 不過 脫 欣 無我觀 ` 0 空與 無我 著的 憙阿 無我 所 , 災 通達無我 , (無我 支配 賴 的緣 所, 主體 或說與身心一 , ^ 雜 達成 耶 趙 就是空的 阿含經》 0 , 0 他的 生死 斷 我 是通於聖道及涅槃的 依佛法說 , 我 所 成立非常 我 的 , , , 所見 斷薩 本義 沒有 卷 解脫 或說與身心異 \_ O , 我 在 拁 而 , 0 能滅 在聖道 耶 又不斷的 現實身心 (大正二・七一 , 還有什 莧 這就 我 , 是不 我 的 也就突破 沂爱 生死 <u>-</u>麼是! 修行 世 0 共世 間 有了 就 中 流 能 中 屬 於 進而 間 我 1 轉 斷 , , 愛 的 觀 能 那

佛與 (聖弟子 無常 想者 達到究竟解 , 能 建 立 脫的 無我 想 稱為阿羅漢 0 聖弟子住無我 , 有慧解脫 想 , 心離

俱解

脫

類

0

依慧得

八七

我

慢

,

順

得涅

槃

中

道

正

法

說 :

八

八

而

得

解

須深

所

共

離

煩

華

羽

選

集

從如實. 沒有根· 的 病所 惱得 脫的 說 解 通 能修得這 欽 的 脫 : 慧 仰 生 俱 漏 0 本定 的 盡智 名慧解脫 知 解 俱 解 由 見緣 樣 身苦 脫 解 脫 於 但 [得深定 脱得四 阿羅漢 的 呞 而 心是定的異名 , 起中 羅漢 眼見 解脫 , , 所 因 定力而 來說 襌 以 有深的禪定 心 , ` , 不得四 離煩惱 對眾生 佛弟子 發 耳. ` 聞都與常人 無色定 五 , 慧解脫. 大為 神 , 應以 禪 所 通 而得解脫 輕微 以分為慧解脫 , , 級若自 依 引 與俱 滅 也 自己身心 發神 ※盡定 沒有 定力 樣 解 在阿羅 , 證得解脫 通 脫 名心解脫;這二者 而身苦輕 , 五 老 依禪 , , 五蘊 病所 是平 漢 見 及 神通 单 而引發神通 (心與慧 起的 為 微 聞 等而沒有差別的 , 六處 要務 俱 , , 是共 是以 覺 解脫者是少數 身苦也 0 ` 六界) 俱解: 世 知都 法住智通達緣 而 , , 蕳 本是 見法涅 以 \_\_\_ 般若 樣 的 脫 有 的 超常 , 然慧 切阿 得 但 槃 行 神 類 教徒 受到 解脫 的 不引起 動 能 羅漢 起 解 如 佛 /佛弟/ 7 從 世 脫 為

力

老

什

:麼會起愛著

,

為什麼會引

生苦

痛

,

要怎樣

才能

解脫

, 依

正

見緣

起

的

無常

無

我

解

為

是要

有

礻

才能達成解脫生死的

目的

如不了

解道要

,

心專修禪定

或者求神

通

,

那

是

## 第三節 人間的正行

的內涵 持上出了毛病 知身在· 向 佛出 邪淫 彼此互相勉勵 卻是無比重 僧伽是法治的 入間」 内淨其意」 中道以正見為先,修證以定慧為主,然對於個人修持 妄語 人間 更為深廣 要的 , (作假見證等) 所行的卻是放辟 為眾生說法,是依人間的 0 的定慧熏修 互相警策 如狂妄的自以為是 。戒是人間的正行 僧伽 出家 事 , 務 是離家而 , 互相教導 , , ,正行是與解脫道相應的 由大眾會議來決定的 、淫亂 也正是善良風俗所不容, 入僧伽 、善行 , 那 , , 也互相舉發別人的過失 或者類似顛狂 正行 不是釋迦弟子 , 構成僧伽的每 如在家弟子的 諸惡莫作 所以 , 0 所以 佛為弟子制 那不是知見不正 國家法律所要制裁的 是民主的 五戒 、佛法的久住世間 成員 眾善奉行 如說修說證 , , 經懺悔而保持清 殺 ,人人是平等的 戒 0 在僧 人 而出家戒 , 就是修 團 甲 盜 而 而 戒 引

中

道

正

法

八九

華

雨

選

集

的僧團 淨 0 這是「 0 律 .典說 見 解 這樣 和 和 同 解\_\_\_ 樂 ` ` 清淨 利 (經濟) 健 全) 的 和同均」 僧 團 , 才能達成 ` 戒 (法制) 正 法久住 和 同 遵

梵行 久住 的理 想 0 當時 印 度宗教的 風尚 , 遠離 ` 獨處 , 受到世 人的 ||尊敬

釋尊卻 僧 團 內 漸 , 漸引導 並 給 常樂獨住」 使出家者納 以有實質意義的 入有軌律 的僧 新 專 解 0 說 所 以佛曾勸優波離 大 迦 葉住

在

但

的迷妄行為 當 時 珀 度的神職人員 梵網經》 列為 依信 中 戒 施而 生活的婆羅門及 大戒 兀 (六師) l 分 律 》 總名 沙 門, 為 流行低級 大小 持

`

,

戒犍度 0 現在依 長阿含經》 (梵動 經 w , 錄 大戒 如 下 :

瞻相男女

吉凶

好醜

,

及相畜生

0

0

召 唤 鬼神 , 或復驅遣 鬼神 0 種 種 厭 濤 , 無數方道恐熱於人

能為 人安胎 出 胎 衣 , 亦能呪 入使作 驢 馬 , 亦 能使 人聾盲 |瘖瘂

0

現諸伎術 或為人呪病 , 叉手向 或誦 惡 日 呪 月 或誦善呪 (天) , 作諸苦行 ;或為醫方 鍼灸 藥石 療治眾疾

,

誦一 呪, 0 瞻相天時,言雨不雨 或誦知死生書 或呪水、火,或為鬼呪, 切(鳥獸) 或火燒、鼠囓能為解呪 音書 , 或誦 0 , 穀貴穀賤 解 或誦剎利呪,或誦鳥呪, 夢 書 ,多病少病 , 或相手 ` 面 ,恐怖安隱 (書) 或支節呪, , 或誦天文書 0 或說地動 或安宅符 , 或

星(現) 或言此國當勝 、月蝕 ` 日蝕 彼國不如;或言彼國當勝 , 或言星蝕 或言不蝕 , 此國不如;瞻相吉凶 說其 彗

在《長部》(一);梵網經》中,更有:

盛衰

問鏡 火、杓子、殼 問問 童女 , ` 粉 問天 米 **、** 神 熟酥 , 拜太陽, 油 ` П 供養大梵天,請吉祥天。 ÍП 護摩

淨地

嗽口,沐浴,舉行供犧牲的祭祀。」

九

中

道

正

法

這類迷妄的低級宗教行為,在印度盛行,但釋尊「無如是事」 ,也從不稱讚

這類行為

《梵網經》

所說的「小戒」

,是十善、十戒

,及某些物品不得接受等

華

雨

選

集

治病 諍論義理 中戒」 。醫藥,古代與巫術相關聯;純正的醫藥,是世間正事,也無關於宗教的 是種植 ,為國王奔走等。「大戒」是占卜,豫言,推算 ,貯畜享受,歌舞等娛樂,賭博 ,臥室香油等奢侈 7, 咒術 , 護 摩 ,閑談世事 供神

信行

。這些低級的宗教行為

,稱為

「大戒」

,是佛教出家僧團所嚴重關切的

這

些宗教行為

,是否有效

,為另一事

,

佛法是決不採用的

。如印度盛行的咒術

是

佛法 說 : 所鄙棄的 如 《中阿含經》 (一八一)《多界經》(大正一・七二四上

若見諦人,生極苦甚重苦,不可愛、不可樂、不可思、不可念,乃至斷

三句 7、四句 多句 、百千句呪, 令脫我苦 ,……終無是處

命。

捨離此內

(佛法)

,更從外求

或有沙門、

梵志

,或持一句呪

7,二句

見諦人,是證見四諦的 (初果以上) 聖者 0 佛教的聖者 如因 病而引生極大

名聞」 出僧團 苦痛 正行 迷妄。有些人會誇談靈異 我知」 可見咒語是凡愚的事,是真正佛弟子所鄙棄的 律嚴格的禁止,對印度宗教來說,樹立了理性的覺者的形象,這才是正見 、正覺者的佛法! ,面臨死亡威脅,也不可能去從那位沙門、婆羅門,求誦咒語以延續生命的 , , 取消比丘資格的。 四諦的;沒有見到天、龍、夜叉等鬼神,而說「我見」,這不是為了「 就是為了「利養」 ,惑亂人心,終將造成僧伽內部及社會文化的禍害 因為採用咒語等行為,妄說見神見鬼,會增長社會的 ,虛誑的說神說鬼,在僧伽中是「大妄語戒」 (本文節錄自 《華雨集》 。又如出家戒中,不知四諦而 第二冊一三——三九頁) , 要逐 釋

說

中

道 正 法

九三