### 忍度之根本精神

攝護於眾生, 菩薩修忍度。



3

# 壹、菩薩必修忍度的理由

但眾生是愚昧的, 可能會給予布施而不知感恩, 或反而相仇害的;



6

### 壹、菩薩必修忍度的理由

所以「**菩薩**」

非「**修忍度**」不可,而忍成為菩薩的 大行之一了!

# 壹、菩薩必修忍度的理由

貳、忍的意義

4

### 壹、菩薩必修忍度的理由

護念眾生而持戒, 眾生卻偏要來嬈害的。 如不能堅忍,施與戒的功德, 都是會因而破壞的。



/

### 貳、忍的意義

忍是忍耐,忍辱不過是忍的

最重要的一項。**忍是意志堅定**,

經得起打擊,受得了磨難,不問怎樣艱苦, 都能保持自己,不受外來的影響,



10

而改變宗旨, 或者引生罪過。

以百川生非廻。

### 壹、菩薩必修忍度的理由

再說忍度。菩薩行是為了成佛。 成佛一定要「**攝**」化眾生,

「護」念「眾生」;

**修集攝受眾生的**布施,**護念眾生的**淨戒,

才能利益眾生而後成佛。

5

# 壹、菩薩必修忍度的理由

世間尚且要『相忍為國』,

『小不忍則亂大謀』,何況在無量

生死中度眾生而成佛的大事,

那有不修忍而能成就呢!

8

# 貳、忍的意義

從前,舍利弗六十劫修菩薩行, 有人來乞求眼睛。舍利弗對他說,

這並無用處,他卻一定要乞化。





11

# 貳、忍的意義

等到給了他,他又嫌他腥臊, 丢在地上,很不滿意的走了。 舍利弗覺得眾生難度, 因此退了大心,這就是不能忍 而失敗的一例。





12

# 忍度之三類修法

一、「耐怨」害忍

如有怨仇來損害,或是刀杖傷害,或是挾怨誣害,或者是惡意誹毀, 因而損害名譽,利養。



15

# 忍度之三類修法

二、「安受苦」忍

有從自身發生的,就是出家, 乞食,遊化,修行, 也都是會引生苦痛的。



18

# 忍度之三類修法

(1)耐怨<sup>(2)</sup>安受苦, 及<sup>(3)</sup>諦察法忍。



13

# 忍度之三類修法

一、「耐怨」害忍

**對治方**這是一般人最難忍受的, 菩薩應修安忍:憐憫對方,覺得

### 他為煩惱所驅迫,為惡勢力所轉動;

忍受怨敵的傷害而不生瞋忿, 不加報復。

16

# 忍度之三類修法

二、「安受苦」忍

這都要磨練心志,安心忍受; 不能忍,那不是引起煩惱罪惡, 就是障礙自己的修行。

19

### 忍度之三類修法

忍,分為三類:

一、「耐怨」害忍

二、「安受苦」忍

=

三、「諦察法忍」

14

### 忍度之三類修法



苦是各式各樣的,有從外界的無情 物來的,如風雨、寒熱等苦。



有從外界的有情來的,

如蛇、蠍、蚊、蝨等苦。



17

### 忍度之三類修法

三、「諦察法忍」

法是**佛法**,審細諦察而悟入佛法, 忍是安心入理的意思。 如浮光掠影,不能安心深入,

就不能獲得深廣的法益了!

# 不忍而瞋之過患

瞋他有何益? 自他增憂苦。



21

# 壹、反省:「瞋也有何利益?」

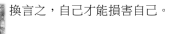
受人損害時,會引起瞋忿的反應, 取敵視、反抗、報復的行動, 這確是凡夫的本性。



24

# 貳、自知失敗主要在自身不健全

要知自身的失敗, 決不單是為了他人的損害破壞, 主要還在自身的不健全。



壹、反省: 「瞋也有何利益?」

貳、自知失敗主要在自身不健全

**参、思惟不能趣向佛道之悲哀而能安忍** 

肆、思惟不忍而瞋他將增長憂苦

22

# 壹、反省:「瞋也有何利益?」

但在人類德性的進展中, 尤其是通達甚深法義, 忍就被發現而尊重起來。



25

28

### 貳、自知失敗主要在自身不健全

古人說:

『君子有終身之憂,而無一日之患』。 眼前的受損害,受冤曲,在自己如法的 進修中,沒有不被了解而恢復的。

20

壹、反省:「瞋也有何利益?」

受到名譽,財產,事業,

身體的損害,是一般人所最難忍的,

所以特再為開示。



23

# 壹、反省:「瞋也有何利益?」

因為如不忍而「**瞋他**」,

向他報復,這到底

「有何」利「益」呢?

這真是不必要的。

26

### 貳、自知失敗主要在自身不健全

唯有自己不向上,

到死而德業無成,

才是可憂慮的。



29

#### **参、思惟不能趣向佛道之悲哀而能安忍**

依佛法,不要說一日之患, 就是一生的冤抑,屈辱,犧牲, 在無盡的生死過程中,這算得什麼? 唯有不能趣向佛道,永遠在生死中 頭出頭沒,才是可悲哀呢!

30

### 肆、思惟不忍而瞋他將增長憂苦

向他報復,他當然受到憂苦, 而自己瞋心發作,身心煩躁不安, 有時會不顧一切,造成更大的錯誤, 招致更大的損害。

33

壹、總明瞋之過失

貳、別釋瞋有五種過失

**参、**忍怨的功德

肆、結說

36

#### **参、思惟不能趣向佛道之悲哀而能安忍**

所以不應該瞋忿報復,而應該安忍。 而且,向怨敵瞋忿報復,

並不就是恢復已受的損害。



31

#### 肆、思惟不忍而瞋他將增長憂苦

以怨報怨,這是不能解決問題的。 所以說:

『不可怨以怨,終已得休息。 行忍得息怨,此名如來法』

(《出曜經》)。

34

### 壹、總明瞋之過失

修集布施,持戒,好不容易。 但由於一念的不忍,瞋忿心發, 全部都被摧壞了。如說:

『若有瞋恚諸佛子,百劫所修施戒善, 一剎那頃能頓壞』(《人中論》)。

37

### 肆、思惟不忍而瞋他將增長憂苦

不忍而瞋忿報復, 徒然使「**自**」己與「**他**」人,

「增」長種種的「憂苦」。



32

# 瞋燒善根·忍具德

瞋火燒善根, 忍則五德具。



35

### 壹、總明瞋之過失

所以形容「瞋」是「火」一樣的, 能焚「燒」一切功德「善根」, 非下決心修忍不可!

假使能知道瞋恚的**過失**,安忍的**功德**, 多多的考察,自會以理智來 制伏瞋忿煩惱。

37

# 貳、別釋瞋有五種過失

那麼,瞋恚有什麼過失呢?

一、壞色: 瞋心一起,全身血脈沸騰, 面色會立刻變成醜惡的樣子。

研究美容學的說:如人而多起瞋怒, 面貌是很快的衰老了。

39

# 貳、別釋瞋有五種過失

四、毀戒: 瞋忿發作,只圖達到報 復目的,什麼都顧不得了。 殺、盜、淫、妄,無惡不作。



42

### 參、忍怨的功德

反之,如能「忍」怨,那麼,

- (1)相貌端嚴,(2)辯才明晰,
- (3)善友共聚,(4)不犯禁戒,

(5)死後上升而向佛道——「**五德**」都 「**具**」足了。 貳、別釋瞋有五種過失

二、失辯: 瞋心一起,情感壓倒了 理智,有的連對方說話的意義 都聽不明白。衝動緊張,當然 失掉了論辯的才力,為自己申 訴,有時也會說錯了。

40

# 貳、別釋瞋有五種過失

五、墮落:這樣的積集瞋業,

一旦老死到來,還有什麼善報, 只有墮落惡趣的一路了。



43

46

### 肆、結說

在五乘共法中,

雖也有忍(「克己以利他,堅忍持淨戒」),

但真能**『難忍能恐』**,

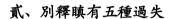
就只有菩薩行了。

**貳、別釋瞋有五種過失** 三、善士遠離:凡性情暴躁,

多起瞋忿的人,良善的朋友, 都會為了不值得結怨而離去的。



41





一念的不忍,

產生這樣的惡果,

怎可不加以制伏?

墮落

44

### 施戒忍多為在家說及佛色身因

施戒及安忍,

多為在家說。

廣聚福資糧, 是佛色身因。



47

### 施戒忍多為在家說及佛色身因

上面所說的布「**祪**」、淨「**戒**」、 「**安忍**」——三度,現在要綜合的 敘述一下,也就說明了六度為 成佛所必修的法門。

48

#### 施戒忍多為在家說及佛色身因

二、佛是**福德**與智慧圓滿,被稱為兩足尊的。福慧圓滿的佛果, 從修集福慧的因行而來。如遠 行一樣,要備足資糧——旅費, 糧食等,才能到達目的。

51

54

# 施戒忍多為在家說及佛色身因

色身是無邊福德所莊嚴的, 所以前三度「**是佛**」的 「**色身因**」緣。

### 施戒忍多為在家說及佛色身因

這有三個意義:

一、出家人的修持重心,是禪慧熏修,所以這三度雖也是出家人所修的,但在經中,佛大「**多**」是「**為在家**」人「**說**」的。

49

### 施戒忍多為在家說及佛色身因

菩薩久劫修行而成佛,福慧就 是成佛的資糧。前三度,在二 資糧中,是「廣」大積「聚稿」 德的「資糧」,為成佛必備的 勝行。

52

55

### 施戒忍多為在家說及佛色身因

知道了前三度的特性如此, 後三度是多為出家人說的, 是智慧資糧,是佛的法身因緣, 也就可以知道,不必再說的了。

### 施戒忍多為在家說及佛色身因

尤其是財物的布施,為在家弟子的要行。出家人僅可隨分行施,如像在家人那樣,積聚財物來作種種布施,就會過失叢生,非佛制所許可了。

50

### 施戒忍多為在家說及佛色身因

三、說到佛,經中有四身,三身, 二身等分別;扼要的可分為法 身與色身。大菩提的圓證法界, 體現絕對真理而成佛,是法身; 佛的相好莊嚴,是色身。