六 間



大乘修道觀總論

修行者之類別總論

### 大乘修道觀總論

- 壹、大乘法門之位階
- 施設大乘修行法門之理由
- **參、釋「大乘不共」之意義**
- 肆、結說:大乘是如來出世說 法的本懷

### **壹、大乘法門之位階**

大乘不共法,是在人、天、 聲聞、緣覺乘的共德上, 進明佛菩薩的因行果德。



貳、施設大乘修行法門之理由

(壹)人乘、天乘及二乘之不圓滿

人乘與天乘,終究是有漏的 不能出離生死的。

◆ **聲聞**乘與**緣覺**乘,雖是無漏 解脫,而偏於獨善其身的。 貳、施設大乘修行法門之理由 (貳)大乘為如來教化的真正目的

這都是善的,







### 貳、施設大乘修行法門之理由 (貳)大乘為如來教化的真正目的

依《法華經》說:如來出世的唯一 大事因緣,**就是使眾生開、示、悟、入** 

佛之知見, 也就是



使眾生悟入佛的大菩提。

貳、施設大乘修行法門之理由 (貳)大乘為如來教化的真正目的

所以,以**發菩提心,修菩薩行**,

- **成如來果**的大乘法門,
- 才是佛法的真實意義,



如來教化的真正目的。

**参、釋「大乘不共」之意義** 

- (壹)釋「大乘」
- (貳)释「不共」

### **参、釋「大乘不共」之意義**

- (壹)釋「大乘」
- 一、依相對義說
- 二、依絕待義說

# 参、釋「大乘不共」之意義(壹)釋「大乘」

成佛的法門, 為什麼稱為「大乘」呢?



### 冬、釋「大乘不共」之意義 (壹)釋「大乘」

一、依相對義說

- ◆ 既稱為大乘,從立名來說, 不外乎『待小名大』。
- 這就是說:與小乘比對起來,不同於小乘,所以名為大乘。

## **參、釋「大乘不共」之意義**

(壹)釋「大乘」 一、依相對義說

- ・ 這或者是<sup>(1)</sup>超勝了小乘的,
- 或者是<sup>(2)</sup>廣大含容了小乘的。
- ◆ 無論是『殊勝大』、『含容大』, 總之是對小立名的。



### 冬、釋「大乘不共」之意義 (壹)釋「大乘」

二、依絕待義說

- ◆ 然大乘法的超勝,是超勝到無所 對待的;
- ◆ 大乘法的含容,是含容到無所不 攝的。

### 參、釋「大乘不共」之意義 (壹)釋「大乘」

(豆)釋 大果<sub></sub>二、依絕待義說

所以約大乘的意義說,實在是 不可以大小的比對來表示的,

是絕待的,不過強名為大而已。

## **参、釋「大乘不共」之意義**

(貳) 釋「不共」

說到「不共」, 也就有此二義:



# 参、釋「大乘不共」之意義(貳)釋「不共」(殊勝大)

一、是人、天、聲聞、緣覺乘中 所沒有的。



# 参、釋「大乘不共」之意義(貳)釋「不共」(含容大)

二、在佛菩薩的心行中, 統攝一切功德,無不成為 大乘的特法。



### 參、釋「大乘不共」之意義

### (貳) 釋「不共」(含容大)

如《般若經》的〈摩訶衍品〉,

### 總一切功徳而名為大乘。

這好像鳥類的高飛,

『高入須彌,咸同金色』—樣。

### 大乘修道觀總論

### 修行者之類別總論

### 壹、總明大乘行者有不同類別

修習大乘佛法,不消說,是以發菩 提心為主的。但眾生的根性不一, 所以引發菩提心的因緣也不同; 依此而表現的菩薩風格,起初也多 少有差別的。

### 大乘修道觀總論

2 小水水门~灰河 2 小水上水水上水口~四上

肆、結說:大乘是如來出世說 法的本懷

### 《成佛之道》偈頌

恥有所不知,

恥有所不能,

恥有所不淨,

迴入於大乘。



### 肆、結說:大乘是如來出世說法的本懷

這是如來出世說法的本懷, 所以在五乘及三乘共法以後,

要敘說這成佛的不共法門。



### 修行者之類別總論

壹、總明大乘行者有不同類別

貳、別明聲聞的迴小向大

### 壹、總明大乘行者有不同類別

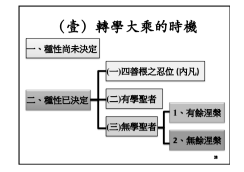
為了避免專以自己的偏好 來衡量一切,自讚毀他, 無意中損害佛法,所以對此 不能不先有相當的認識。

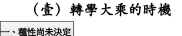
### 貳、別明聲聞的迴小向大

- (壹) 轉學大乘的時機
- (貳) 聲聞阿羅漢不想習大乘法的原因
- (參) 聲聞迴小向大的轉機
- (肆) 聲聞週小向大的不同因緣

### 貳、別明聲聞的迴小向大

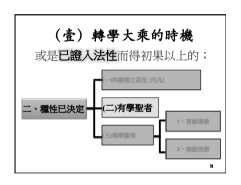
上面說到的三乘共法, 主要是聲聞(緣覺)乘。 二乘的學者,也是會發菩提心而 入大乘道的:

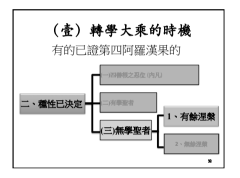


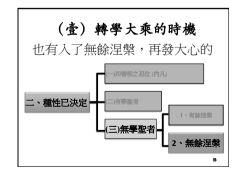


有的初學聲聞行, **不曾決定**, 就轉學大乘;













### (貳)聲聞阿羅漢不想習大乘法的原因

- 一、自認學無可學、進無可進
- 二、自認與佛同是阿羅漢、同得解脫
- 三、結說

### (貳) 聲聞阿羅漢不想習大乘法的原因

二、自認與佛同是阿羅漢、同得解脫

佛是阿羅漢,他們也是阿羅漢; 佛得解脫,他們也得解脫。



### (參) 聲聞迴小向大的轉機

- 一、反省自己與佛的修行德目不同
- 二、反省自己與佛的解脫功德不同
- 三、覺悟自己的不圓滿而發菩提心

### (貳) 聲聞阿羅漢不想習大乘法的原因

但在小乘行者的見地上, 起初卻不免有點隔礙。



### (貳) 聲聞阿羅漢不想習大乘法的原因 三、結說

自以為究竟了,

那當然一時不想修習大乘道,





### (貳) 聲聞阿羅漢不想習大乘法的原因

### 一、自認學無可學、進無可進

拿阿羅漢果來說,他們自覺得: 『我生已盡、梵行已立、所作已 作, 自知不受後有』; 已經到了 學無可學,進無可進的地步。

### 貳、別明聲聞的迴小向大

(壹) 特學大東的時機

(甙) 差别阿羅洋不規智大乘法的原因

### (參) 聲聞迴小向大的轉機

(肆) 學問週小向大的不同因緣

### (參) 聲聞迴小向大的轉機

### 一、反省自己與佛的修行德目不同

然而,佛不是修菩薩行,廣度眾生而 成佛的嗎?佛為什麼不教聲聞行者修菩薩 行成佛,卻叫大家修自利行而了生死呢? 這是一大疑問。



### (參) 聲聞迴小向大的轉機

### 二、反省自己與佛的解脫功德不同

同樣的證入法性,同樣的解脫生死,聲聞 阿羅漢果真的什麼都與佛平等嗎? 比較起來,真是『天地懸隔』了!



### (參) 聲聞迴小向大的轉機

### 三、覺悟自己的不圓滿而發菩提心

所以在事實的經驗中,在佛的善巧教導中, 阿羅漢們不免要<sup>(1)</sup>從自慚 <sup>(2)</sup>而到自怨,

### ③終於撤除了自以為究竟的心理障礙,

(4)發菩提心,重行走向佛道了!

### 貳、別明聲聞的迴小向大

- (壹) 转學大東的時機
- (甙) 學問阿羅漢不根獨士意法的展別
- (金) 學聞週小向大的轉機
- (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

- 一、恥有所不知
- 二、恥有所不能
- 三、恥有所不淨
- 四、結說

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

### 一、恥有所不知

有的是自己心生慚「恥」, 覺得自己「有所不知」, 不能如佛那樣的遍知一切。



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

### 一、恥有所不知(例一)

《大毘婆沙論》說:佛曾與彌勒 菩薩等說法,阿羅漢們 都不能了解。



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

### 一、 恥有所不知 (例二)

從前,有人到祇洹精舍來出家, 阿羅漢們觀察他的根機,一點善根 都沒有,這是不適宜出家的, 出家也不能獲得教證功德的。



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

### 一、 恥有所不知 (例二)

大家不肯度他,佛卻度了他出家, 不久就證了阿羅漢果。 大家覺得希奇,



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

### 一、恥有所不知(例二)

佛說:此人在無量劫以前, 曾經因為虎難而口稱『**南無佛**』, 憑這歸向佛的功德善根,



現在才成熟而得度。

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

### 一、恥有所不知

這可見,在佛智慧的深徹與 廣大面前,阿羅漢們的智慧, 簡直如日光下的螢光了!



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

一、取有所不知

二、恥有所不能

三、取有所不淨

四、結就

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣 二、恥有所不能

還有,自己心生慚「恥」,

覺得自己「有所不能」,不能如佛 菩薩那樣的大能。



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

二、恥有所不能 (例一)

如舍利弗說: 『嗚呼深自責, 云何而自欺! 我等亦佛子, 同入無漏法, 不能於未來,

演說無上道。』

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣 二、恥有所不能(例二)

其實,阿羅漢們不能的事太多了, 如菩薩法的『遊戲神通,

淨佛國土,成就眾生』等。



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

一、取有所不知

二、取有所不能

三、恥有所不淨

四、结故

## (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

三、恥有所不淨

還有,自己心生慚「恥」,覺得自己雖說斷盡了煩惱,而事實證明,還是「有所不」清「淨」的。



### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣 三、恥有所不淨(例一)



如大樹緊那羅王彈琴,年高德 劭的大迦葉,竟然情不自禁的 手舞足蹈起來。迦葉說:我雖 能遠離世間的欲樂,但菩薩法 的微妙欲樂,還有所染著呢!

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

三、恥有所不淨(例二)

又如天女散華,

華到菩薩身上,不曾繫著; 而落到聲聞阿羅漢身上,

卻繫著了,這證明了 內心的有所染著。



## (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

三、 恥有所不淨 (例三)

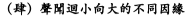
又如小鳥通過舍利弗的身影,

還不免『餘悸』;

而通過佛的身影,

就一些恐怖都沒有了





三、**恥有所不淨**阿羅漢們是
『不斷習氣』的;
這種習氣,便是
菩薩所要斷的煩惱。

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

一、取有所不知

二、恥有所不能

三、取有所不淨

四、結說

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

四、結說

所以在事實的經驗中,自己感覺到

有所不知,有所不能,有所不淨,

不免要 <sup>(1)</sup>自己慚愧,

②自己埋怨自己。

### (肆) 聲聞迴小向大的不同因緣

四、結說

一經佛的善巧教化,<sup>(3)(4)</sup>阿羅漢們就會「週」自利的小心,發菩提心,

而「入於」自利利他的 「大乘」道了。



《成佛之道》偈頌

不忍聖教衰,

不忍眾生苦,

緣起大悲心,

趣入於大乘。

### 修行者之類別總論

壹、總明大乘行之主機為發心直入者

貳、別釋發心的不同因緣

### 壹、總明大乘行之主機為發心直入者

發心向大乘道,**並非一定**要經歷小 乘聖者的果證;

相反的,**修學大乘法的主機**, 都是直從凡夫地而發心修學的。

### 貳、別釋發心的不同因緣

引起發心的因緣, 種種不同:



### 貳、別釋發心的不同因緣

- (壹) 著重佛德的崇高深妙而發心
- (貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

### 貳、別釋發心的不同因緣

### (壹) 著重佛德的崇高深妙而發心

- 一、明發心的不同因緣
- 二、明菩提心的心髓
- 三、結說: 不重悲願之發心容易退失

### 貳、別釋發心的不同因緣

深妙而發心

- (一) 親見佛之因緣
- (二) 生在佛後之因緣
- (三) 其他

### 貳、別釋發心的不同因緣

深妙而發心(壹)著重佛德的3

### (一) 親見佛之因緣

(1) 有的是親見如來 (及菩薩)的色身相 好而發心的;

### 貳、別釋發心的不同因緣

# (壹)著重佛德的崇高

### (一)親見佛之因緣

- (2) 有的是見如來的神通 威力而發心的;
- (3) 也有見如來法會的莊 嚴,聽如來的圓音教 化而發心的。

### 貳、別釋發心的不同因緣

# (壹)著重佛德的崇高 (壹)

### (二) 生在佛後之因緣

- (4) 有的生在佛後,
  - (a) 聽見佛弟子的教化,
- (b) 或誦讀佛經的深義 而發心的。

### 貳、別釋發心的不同因緣

# ( 壹 ) 著重佛德的崇

### (三) 其他

(5) 或有自動的,也有被 勸而發心的。



### 貳、別釋發心的不同因緣

### 二、明菩提心的心髓

發菩提心,主要是以佛菩提為理想 而誓願希求。著重在佛德的崇高深 妙而發心願求,當然是發菩提心的

主要內容。(上求佛道)

### 貳、別釋發心的不同因緣

### 二、明菩提心的心髓

但如缺少了另一要素——悲願,

那不是不圓滿的,

就是容易退墮的。(下化眾生)

### 貳、別釋發心的不同因緣

### 二、明菩提心的心髓

經上說:『菩薩**但從大悲生**』;

所以發菩提心,也是:

『發心為利他(下化眾生),

欲(求)正等菩提<sub>(上求佛道)</sub>』。



### 貳、別釋發心的不同因緣

三、結說:不重悲願之發心容易退失

這樣,前面所說的,

不太著重**悲願**的發心,



可知是容易退失的發心了。

## 貳、別釋發心的不同因緣

(金) 著重佛德的崇高深妙而發心

(貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

### 貳、別釋發心的不同因緣

(貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

- 一、明重悲願的二種發心
- 二、明上述二類發心容易成就
- 三、結說

聖 工教衰

### 貳、別釋發心的不同因緣

(貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

一、明重悲願的二種發心

不 忍 聖 教 衰 忍 眾 生 苦

### (貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

一、「不忍**聖教**(就是**佛法**)」

的「衰」微,**著重於護法而發心**:

知道(1)三寶的殊勝功德,

(2)有救人救世,

(3)引生世出世間善法的力量。

### (貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

可是生在像、末,佛法衰落不堪,

為教內教外的邪惡所嬈亂,

不能達成救人救世的任務。

知道這唯有發菩提心,上求下化,

才是復興佛教,**利樂眾生的唯一辦法**。

### (貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

這樣,就

不 忍 型 (1)以不忍聖教的衰微為「緣」, ② 而「起大悲心」, ② 而「起大悲心」, ③ 依大悲心

4)而引發大菩提願。

### (貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

二、「不忍眾生」的「苦」迫,

**著重於利生而發心**: 或有生在 忍

時勢混亂,民生艱苦的時代,

想予以救濟,而自己卻沒有救護

的力量。

### (貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

深細的考究起來,知道唯有學佛成

佛,才能真正的救度眾生的苦迫。

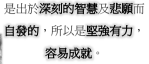
這樣,心以不忍眾生的苦惱為因緣,

(2)起大悲心, (3)依大悲心

(4)而引發上求下化的菩提心。

- (貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)
- 二、明上述二類發心容易成就 這二類發心,

**自發的**,所以是**堅強有力**,



《成佛之道》偈頌 或以信願入, 或智或悲入。



壹、總明趣入佛道之三類行者 (壹)圓滿菩提心之三德

趣入佛道的**圓滿菩提心**,

應有**信願、慈悲、智慧—**三德。



(貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

二、明上述二類發心容易成就

直能 這樣的依悲願而發心, 就能從凡夫地而 「趣入」「大乘」道了。



(直入大乘)

修行者之類別總論

壹、總明趣入佛道之三類行者

**参、明登地菩薩亦流露不同風格** 

肆、明三類修行者之根性

貳、別釋三類行者

(貳) 著重於悲願而發心(護法與利生)

三、結說

我們這個時代,(1)**佛法是這樣的衰落**, (2)人生是這樣的苦惱,

真正發菩提心的, 應該是時候了!



壹、總明趣入佛道之三類行者

- (壹) 圓滿菩提心之三德
- (貳) 初學者對三德有所偏重
- (參) 對三德之偏重不同而有三類行者

壹、總明趣入佛道之三類行者

(貳)初學者對三德有所偏重

但初學的發心趣入,

由於**根性的不同**,

對此應修的三德,

不免會有所偏重。

壹、總明趣入佛道之三類行者

(參)對三德之偏重不同而有三類行者

如[果只是]偏重而不是偏廢, 那是不礙進入大乘道的,



### **青、總明趣入佛道之三類行者**

(參)對三德之偏重不同而有三類行者

所以龍樹釋《般若經》說:

『菩薩以種種門入佛道:或從悲門,

或從智慧精進門入佛道』。



### 貳、別釋三類行者

- (壹) 從智慧門入
- (貳) 從慈悲門入
- (參) 從信願門入(舉淨土行為例)

# (貳)從慈悲門入

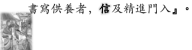
『菩薩有二種:一者,有慈悲心, 多為眾生』;也就是上面引述的



### **青、總明趣入佛道之三類行者**

(參)對三德之偏重不同而有三類行者

又說:『是般若有種種門入: 若聞 持乃至正憶念者,智慧精進門入;



### 壹、總明趣入佛道之三類行者

(參)對三德之偏重不同而有三類行者

如統攝初學的趣入佛道不同,不外乎 (1)「或以信願入」,(2)「或」以 「智」慧入,(3)「或」以「悲」心 「入」的三大類。



貳、別釋三類行者

(壹)從智慧門入

其中重智慧而從智慧門入的,如說: 『是菩薩但(1)分別諸經、(2)誦讀、 (3)憶念, (4)思惟分別諸法,以求佛道。



以是智慧光明自利益, 亦能利益眾生』。

貳、別釋三類行者

(壹)從智慧門入

這是 智增上菩薩,

近於聲聞的法行人,

著重於**聞思修慧**的自修化他。



重悲而從悲門入的,如說: 『從悲門入』的菩薩。

貳、別釋三類行者 (貳)從慈悲門入

著重慈悲,這是不共二乘的根機, 也可說**是大乘特有的菩薩風格**, 名為**悲增上菩薩**。



貳、別釋三類行者

(參)從信願門入(舉淨土行為例)

重信願而從信願門入的,

也可有種種; 信願修學淨十易行道的, 是其中的一類。



### 貳、別釋三類行者

### (參)從信願門入(舉淨土行為例)

如說:『二者,多集諸佛功德, 樂多集諸佛功德者,

至一乘清淨無量壽世界』。

### 貳、別釋三類行者

(参)從信願門入(舉淨土行為例) 這是信增上菩薩, 如聲聞的信行人一樣。



重於聞思修慧 智增上菩薩 菩薩 直入 佛道 信增上菩薩



### **参、明登地菩薩亦流露不同風格**

在初學時,有此三類的不同;

因為**習以成性**,所以直到地上,

雖一定是**三德齊修**,

但也還**流露不同風格**的,

如**觀音悲,文殊智,普賢願**等。

### 肆、明三類修行者之根性

如**約根性來分別**,

**貪行**人是**悲增上的**,

**瞋行**人是**智增上的**,

**癡行**人是**信願增上的**。

《成佛之道》偈頌

或依聲聞入, 或天或人入。



修行者之類別總論

- 壹、總明依身行入佛道有三類
- 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類
- **参、結說**

壹、總明依身行入佛道有三類

- (壹) 三類行者
- (貳) 三類行者之時代關聯

### 壹、總明依身行入佛道有三類 (賣)三類行者

**約所依的身行**而趣入佛道來說,

就有(I)「或依聲聞」行「入」佛道的, (2)「或」依「夭」行人佛道的,

(3)「或」依「人」行「入」佛道的三類。

117

### 壹、總明依身行入佛道有三類

(貳)三類行者之時代關聯

這本是大乘經所說的, 但經太虛大師的判攝—



198

### 壹、總明依身行入佛道有三類

正法時期

多依聲聞乘行而入大乘

像法時期

多依天乘行而入大乘

末法時期

多依人乘行而入大乘

意義更充分的顯示出來。

(按:即依所依之身行的三類與時代之根機相關連) 118

### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類

- (壹) 依聲聞行而入佛道
- (貳) 依天乘行而入佛道
- (參) 依人乘行而直入佛道

### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類

(壹)依聲聞行而入佛道

其中依聲聞乘而入佛道的,依經論所 說,都是先修聲聞(緣覺) 乘法,或沒有證果,

> 或已經證果,然後迴心 而向佛道的。(全見投影片第28-34頁)

### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類

(壹)依聲聞行而入佛道

專修聲聞行的,(1)有些自以為究竟,

(2)但利根深智的行者,早是 『內秘菩薩行,外現是聲聞』,

不等佛的開權顯實,

心已安住大乘道了。

### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類 (貳)依天乘行而入佛道

依天乘行而入佛道的,又有二類:

一、淨土行者,

(1)專心一意的求生天淨土,

然後在淨土中,漸修佛道

# 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類(貳)依天乘行而入佛道

<sup>(2)</sup>但依《觀經》所說:**上品利根**,

早是發菩提心,讀誦大乘,解法空性。

所以一登淨土,不久就能徹悟無生, 迴入娑婆來廣行菩薩道。



### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類 (貳)依天乘行而入佛道

二、秘密行者:著重修(欲)天色身,

就是以金剛夜叉為本尊, 修成持明仙人,

然後久住世間, 修行佛道。



### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類 (貳)依天乘行而入佛道

雖然, 『劣慧所不堪, 為應彼等欲, 兼存有相說』,



### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類 (貳)依天乘行而入佛道

- (1) **而**有些就專在修精練氣的 色身上作活計。
- (2) 而利根是<sub>(天乘行中之利根)</sub>:菩提心相應, 大慈悲為根本,以方便而至究竟的。

### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類 (貳)依天乘行而入佛道

依天乘行而向佛道的二類,

都**重於瑜伽或三昧**;定,

本為天乘行的特質。但以此普攝初機,

也只能口頭誦持——持咒稱名而已。

### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類

(參)依人乘行而直入佛道

依人乘行而入佛道的,

就是發菩提心,修十善行, 不廢人間正行,



廣修人間安國利人的正業。

### 貳、別釋依身行不同而入佛道之三類

(參)依人乘行而直入佛道

但以此普及初機,

大乘的外凡夫位,

實等於人間的君子,善人。



### 修行者之類別總論

b. 健朋依身行入佛谱有三編

京、別無依身行不同而入係道之三無

參、結說

### 參、結說

如來的出現人間,教化人類, 本意是令人開、示、悟、入 佛之知見。



冬、結說

所以**依人菩薩行**而向佛道<sub>(人間佛教)</sub>,

<sup>(1)</sup>不但是**適應時代的機感**(契機),

(2)也實在是**佛乘的根本坦道**(契理)。



《成佛之道》偈頌

趣入大乘者, 直入或迴入, 相應諸教法,



實說方便說。

### 修行者之類別總論

- 壹、明趣大乘者有直入與迴入二類
- 貳、明直入為實迴入為權
- **参、方便教的意義與類別**
- 肆、結說

### 貳、明直入為實迴入為權

二乘的迴心向大, 如《法華經》的開權顯實, 便是**迴入大乘的確證**。



### **参、方便教的意義與類別**

- (壹) 方便教的意義
- (貳) 方便教的類別

### 壹、明趣大乘者有直入與迴入二類

「趣入大乘」的修學「者」, 一向分為「直入」菩薩, 「迴入」菩薩二類。



### 貳、明直入為實迴入為權

與直入或迴入「相應」的 「教法」,就是「實說」及 「方便說」了。



# 修行者之類別總論

壹、明趣大乘者有直入與迴入二類

直入是直向菩薩道的;

迴入是先修別道,

然後轉入大乘道的。

**参、方便教的意義與類別** 

## **參、方便教的意義與類別**

(壹)方便教的意義

- 佛為什麼不直示大乘道,
- 不普為一切眾生說佛乘, 而要說方便教呢?



### **参、方便教的意義與類別** (壹)方便教的意義

佛說方便教,是有非常意義的。 因為不說方便的誘化, 他是不能進入佛道的。



### **参、方便教的意義與類別**

### (貳) 方便教的類別

- 一、重自力的方便
- 二、重他力的方便(異方便)
  - (一) 總說二類異方便
  - (二) 別釋二類異方便的意義

### 參、方便教的意義與類別

(貳)方便教的類別

一、重自力的方便

如小乘的經歷修證,會發覺還有不知, 不能,不淨的,就能受佛的教化, 廻向佛道。而且小乘讚果,到底生死已了,



不必再為生死流轉而憂慮了。 所以,方便說是值得尊重的!

### **參、方便教的意義與類別**

(貳)方便教的類別

二、重他力的方便(異方便)

(一)總說二類異方便

在大乘教中,也是有方便說的, 這叫做『異方便』,即『勝方便』。

有些人,雖不是厭患生死的

二乘根性,而趣入大乘,

也還**有點障礙。** 

## 參、方便教的意義與類別

(貳)方便教的類別

二、重他力的方便(異方便) (一)總說二類異方便

因此佛說殊勝的方便,(1)以淨樂國十,

(2) 淨樂色身的法門來化導,這就是:

修行者之類別總論

肆、結說



『先以欲鉤牽,後令入佛智』, 『以樂得樂』的法門。

### **零、方便教的意義與類別**

(貳)方便教的類別

二、重他力的方便(異方便)

(二) 別釋二類異方便的意義

(1)如真能**往生淨樂國土**,也就不必再

憂慮退墮;在佛菩薩的教導下,



可以發菩提心而入佛道了。

### **零、方便教的意義與類別**

(貳)方便教的類別

二、重他力的方便(異方便)

(二) 別釋二類異方便的意義

(2)如真能修得淨樂色身,

也可依此天色身,深修勝慧了。



肆、結說

所以佛出人間而教化人類,

### 雖本意在即人乘而向佛道

(即人成佛),但為了適應眾生,

不能不善施方便。



肆、結說

或為厭苦根性,

說依聲聞行而迴入大乘的教說;

這大都是智慧增上的,

重於自力的。







